
1	
  
	
  

UAL	
  –	
  Conferência	
  às	
  quintas	
  

12	
  de	
  Maio	
  de	
  2016	
  

	
  

CRISE	
  DA	
  CIVILIZAÇÃO	
  (?)	
  

Luís	
  Moita	
  

O	
  tema	
  que	
  me	
   foi	
  proposto	
   tanto	
  pode	
  ser	
  enunciado	
  na	
  afirmativa	
  como	
  na	
   interrogativa:	
  
“Crise	
  da	
  Civilização”	
  ou	
  “Crise	
  da	
  Civilização?”.	
  Na	
  primeira	
  hipótese	
  damos	
  por	
  assente	
  um	
  
facto,	
  na	
  segunda	
  pesquisamos	
  uma	
  possibilidade.	
  A	
  dúvida	
  reside	
  nisto:	
  a	
  percepção	
  de	
  crise	
  
tornou-­‐se	
   uma	
   evidência	
   sem	
   margem	
   para	
   dúvida	
   ou,	
   pelo	
   contrário,	
   há	
   lugar	
   para	
   nos	
  
interrogarmos	
   sobre	
   um	
   qualquer	
   suposto	
   colapso	
   civilizacional	
   que	
   estaria	
   em	
   curso?	
   Na	
  
nossa	
   actualidade	
   estão	
   presentes	
   tantos	
   factores	
   alarmantes	
   que	
   parece	
   despropositado	
  
averiguar	
  se	
  vivemos	
  em	
  crise	
  e,	
  todavia,	
  veremos	
  como	
  é	
  útil	
  manter	
  em	
  aberto	
  a	
  pergunta	
  
de	
  modo	
  a	
  elucidar	
  os	
  próprios	
  termos	
  da	
  questão	
  e	
  decifrar	
  os	
  meandros	
  do	
  problema	
  que	
  
esses	
  termos	
  colocam.	
  

A	
  ideia	
  de	
  civilização	
  invadiu	
  há	
  tempos	
  a	
  nossa	
  linguagem	
  corrente	
  a	
  partir	
  da	
  tese	
  de	
  Samuel	
  
Huntington	
  sobre	
  o	
  choque	
  de	
  civilizações	
  e	
  da	
  réplica	
  a	
  essa	
  tese	
  de	
  iniciativa	
  dos	
  primeiros-­‐
ministros	
   espanhol	
   e	
   turco	
   –	
   José	
   Luís	
   Rodríguez	
   Zapatero	
   e	
   Recep	
   Erdogan	
   –	
   através	
   do	
  
programa	
  do	
  diálogo	
  de	
  civilizações	
   (programa	
  assumido	
  pelas	
  Nações	
  Unidas	
  e	
   coordenado	
  
pela	
   Presidente	
   Jorge	
   Sampaio).	
   Como	
   é	
   sabido,	
   Huntington	
   distinguia	
   nove	
   civilizações	
  
actuais:	
  a	
  ocidental,	
  a	
  confuciana	
  chinesa,	
  a	
  nipónica,	
  a	
  islâmica,	
  a	
  hindu,	
  a	
  budista,	
  a	
  eslavo-­‐
ortodoxa,	
  a	
   latino-­‐americana	
  e	
  a	
  africana,	
  constituindo	
  outras	
   tantas	
  áreas	
  civilizacionais	
  em	
  
cujas	
   fricções	
   ou	
   incompatibilidades	
   estariam	
   as	
   principais	
   causas	
   da	
   conflitualidade	
  
contemporânea:	
   “a	
   próxima	
   guerra	
   mundial,	
   se	
   vier	
   a	
   ter	
   lugar,	
   será	
   uma	
   guerra	
   entre	
  
civilizações”.	
   Independentemente	
   das	
   numerosas	
   críticas	
   políticas	
   a	
   esta	
   posição,	
   tornou-­‐se	
  
evidente	
  a	
  fragilidade	
  do	
  próprio	
  conceito	
  de	
  civilizações	
  e	
  do	
  modo	
  como	
  elas	
  são	
  tidas	
  por	
  
distintas	
   e	
   mesmo	
   antagónicas.	
   É	
   improvável	
   que	
   as	
   áreas	
   civilizacionais	
   possam	
   ser	
  
consideradas,	
  enquanto	
  tais,	
  como	
  actores	
  do	
  sistema	
  internacional,	
  como	
  não	
  é	
  certo	
  que	
  as	
  
delimitações	
   culturais	
   e	
   religiosas	
   estabelecidas	
   tenham	
   fundamento.	
   Basta	
   um	
   exemplo:	
   o	
  
mundo	
   islâmico	
   estende-­‐se	
   de	
  Marrocos	
   à	
   Indonésia	
   e	
   não	
   se	
   vê	
   que	
   possa	
   constituir,	
   sem	
  
artificialismos,	
  uma	
  civilização	
  no	
  singular.	
  Por	
  outro	
  lado,	
  quando	
  pensamos	
  na	
  arte	
  russa,	
  nos	
  
Irmãos	
   Karamazov	
   de	
   Dostoiévsky,	
   na	
   Sagração	
   da	
   Primavera	
   de	
   Stravinsky,	
   no	
   Couraçado	
  
Potemkine	
  de	
  Eisenstein	
  em	
  que	
  civilização	
  os	
  integramos?	
  Na	
  eslavo-­‐ortodoxa?	
  Na	
  ocidental?	
  
Ou	
  simplesmente	
  na	
  da	
  (não	
  referenciada)	
  “casa	
  comum	
  europeia”?	
  

Esta	
  relativa	
   indefinição	
  da	
  ideia	
  de	
  civilização	
  e	
  do	
  perímetro	
  que	
  ela	
  abarca	
  alerta-­‐nos	
   logo	
  
de	
  início	
  para	
  o	
  necessário	
  cuidado	
  na	
  abordagem	
  do	
  tema.	
  Não	
  será	
  por	
  acaso	
  que	
  o	
  assunto	
  
é	
   tratado	
   recorrentemente,	
   de	
   tal	
   maneira	
   que,	
   se	
   percorremos	
   a	
   cultura	
   ocidental	
   –	
  
designadamente	
  europeia	
  –	
  dos	
  últimos	
  cem	
  anos,	
  encontramos	
  um	
  certo	
  número	
  de	
  obras	
  
fundamentais	
   que	
   estudam	
   as	
   civilizações	
   e	
   onde	
   se	
   exprime	
   o	
   sentimento	
   inquietante	
   em	
  
torno,	
  justamente,	
  da	
  sua	
  crise.	
  	
  

O	
   período	
   sombrio	
   após	
   a	
   primeira	
   guerra	
   mundial	
   foi	
   especialmente	
   propício	
   para	
   essa	
  
reflexão	
   de	
   tonalidades	
   dramáticas,	
   tendo	
   como	
   pano	
   de	
   fundo	
   a	
   pavorosa	
   experiência	
   da	
  
guerra.	
   Aí	
   um	
   nome	
   se	
   destaca,	
   o	
   do	
   alemão	
   Oswald	
   Spengler,	
   que	
   surpreendeu	
   a	
  
intelectualidade	
   do	
   seu	
   tempo	
   com	
   uma	
   obra	
   monumental,	
   publicada	
   entre	
   1918	
   e	
   1922,	
  
intitulada	
   O	
   Declínio	
   do	
   Ocidente,	
   Esboço	
   de	
   uma	
   Morfologia	
   da	
   História	
   Universal.	
   Num	
  
exercício	
  brilhante	
  de	
  história	
  comparada,	
  Spengler	
  distingue,	
  bem	
  ao	
  gosto	
  alemão,	
  Cultura	
  e	
  
Civilização,	
   correspondendo	
   a	
   primeira	
   à	
   fase	
   efervescente	
   e	
   criativa	
   e	
   a	
   segunda	
   à	
   fase	
  



2	
  
	
  

institucionalizada,	
  de	
  estagnação,	
  eclética	
  e	
  dominada	
  pelo	
  cepticismo.	
  A	
  sua	
  análise	
  mergulha	
  
no	
  tempo	
  em	
  busca	
  das	
  primeiras	
  civilizações	
  históricas,	
  surgidas	
  à	
  beira	
  de	
  rios,	
  o	
  Eufrates	
  e	
  o	
  
Nilo,	
   a	
   sumério-­‐babilónica	
   e	
   a	
   egípcia,	
   visitando	
   depois	
   a	
   civilização	
   greco-­‐romana,	
   mas	
  
também	
   a	
  mexicana	
   (azteca	
   e	
  maia),	
   a	
   chinesa,	
   a	
   indiana,	
   a	
   árabe	
   e	
   a	
   ocidental.	
   Estas	
   oito	
  
grandes	
   culturas	
   desenvolveram-­‐se	
   à	
   maneira	
   de	
   um	
   ciclo	
   vital,	
   seguindo	
   os	
   ritmos	
   dos	
  
organismos	
  vivos	
  que	
  nascem,	
  crescem,	
  amadurecem	
  e	
  decaem	
  até	
  desaparecer.	
  Mesmo	
  sem	
  
perfilhar	
   uma	
   visão	
   determinista	
   da	
   história,	
   Spengler	
   adopta	
   uma	
   perspectiva	
   organicista,	
  
digamos	
   vitalista,	
   caracterizadamente	
   cíclica,	
   das	
   sociedades	
   humanas,	
   com	
   uma	
   marca	
   de	
  
pessimismo,	
   pois	
   todas	
   estão	
   condenadas	
   ao	
  destino	
  de	
  declinarem	
  e	
  morrerem.	
  O	
   caso	
  da	
  
civilização	
   ocidental,	
   euro-­‐americana,	
   é	
   especialmente	
   sintomático,	
   pois	
   está	
   sujeita	
   a	
  
implodir,	
  vítima	
  da	
  sua	
  própria	
  criatura,	
  a	
  técnica.	
  

Este	
   tema	
   do	
   declínio	
   ou	
   da	
   decadência	
   das	
   nações	
   já	
   não	
   era	
   novo,	
   como	
   se	
   vê	
   no	
   caso	
  
português	
  pela	
  célebre	
  Conferência	
  do	
  Casino	
  proferida	
  em	
  1871	
  por	
  Antero	
  de	
  Quental	
  sobre	
  
as	
   causas	
   da	
   decadência	
   dos	
   povos	
   peninsulares	
   (o	
   obscurantismo	
   religioso,	
   o	
   despotismo	
  
político,	
  o	
  enriquecimento	
  dos	
  descobrimentos:	
  “nunca	
  povo	
  algum	
  absorveu	
  tantos	
  tesouros,	
  
ficando	
  ao	
  mesmo	
  tempo	
  tão	
  pobre”…).	
  Mas	
  é	
  sobretudo	
  no	
  referido	
  tempo	
  do	
  após	
  grande	
  
guerra	
  que	
  se	
  fazem	
  ouvir	
  os	
  ecos	
  da	
  tese	
  de	
  Spengler	
  sobre	
  a	
   inexorável	
  crise	
  civilizacional.	
  
Logo	
   em	
  1919,	
   o	
   pensador	
   francês	
   Paul	
   Valéry	
   publica	
  A	
  Crise	
   do	
   Espírito	
   onde	
   escreve	
   nas	
  
primeiras	
   linhas:	
   “Nós,	
   civilizações,	
   sabemos	
  agora	
  que	
   somos	
  mortais”,	
   e	
  onde	
   se	
   interroga	
  
sobre	
   a	
   possibilidade	
   de	
   a	
   Europa	
   (“um	
   pequeno	
   cabo	
   do	
   continente	
   asiático”...)	
   conseguir	
  
manter	
  a	
  sua	
  proeminência.	
  Dez	
  anos	
  mais	
  tarde	
  surge	
  em	
  Espanha	
  A	
  Rebelião	
  das	
  Massas	
  do	
  
filósofo	
   José	
   Ortega	
   y	
   Gasset	
   que	
   atribui	
   à	
   massificação	
   os	
   motivos	
   da	
   crise	
   social,	
   pois	
  
produziu	
   o	
   “homem-­‐massa”,	
   de	
   algum	
   modo	
   o	
   sujeito	
   alienado,	
   o	
   homem	
   multitudinário	
  
talvez	
  pervertido	
  pela	
  facilidade	
  material,	
  concluindo	
  pela	
  necessidade	
  de	
  refundar	
  a	
  Europa.	
  
Por	
   coincidência,	
   nesse	
  mesmo	
   ano	
   de	
   1929,	
   Sigmund	
   Freud	
   torna	
   pública	
   a	
   sua	
   obra	
  Mal-­‐
estar	
   na	
  Civilização;	
   para	
   ele	
  o	
   fundamento	
  mesmo	
  da	
   civilização	
  é	
   a	
   repressão	
  das	
  pulsões	
  
nocivas,	
  uma	
  espécie	
  de	
  super-­‐ego	
  colectivo,	
  que	
  nos	
  deve	
  distanciar	
  do	
  mundo	
  animal	
  e	
  que	
  
encerra	
  dois	
  objectivos:	
  “a	
  protecção	
  do	
  homem	
  contra	
  a	
  natureza	
  e	
  a	
  regulação	
  das	
  relações	
  
dos	
   homens	
   entre	
   si”;	
   ora	
   parece	
   existir	
   uma	
   “infelicidade”	
   nesta	
   dúvida	
   acerca	
   de	
   os	
  
progressos	
  da	
  civilização	
  estarem	
  ou	
  não	
  a	
  contribuir	
  para	
  dominar	
  os	
  instintos	
  de	
  agressão	
  e	
  
de	
  autodestruição;	
  aparentemente,	
  o	
  avanço	
  da	
  civilização	
  faz-­‐se	
  pagar	
  com	
  uma	
  redução	
  da	
  
nossa	
   felicidade.	
   E	
  de	
  novo	
  por	
   coincidência,	
   também	
  em	
  1929	
  e	
  nos	
  anos	
   seguintes,	
   se	
   faz	
  
ouvir	
  outra	
  voz	
  com	
  os	
  mesmos	
  acentos	
  de	
  melancolia:	
  o	
  historiador	
  holandês	
  Johan	
  Huizinga	
  
denuncia	
  o	
  processo	
  de	
  “barbarização”	
  que	
  assola	
  a	
  Europa,	
  dominada	
  pela	
  irracionalidade	
  no	
  
pensamento	
   e	
   na	
   política,	
   que	
   nem	
   sequer	
   o	
   progresso	
   técnico	
   salva	
   da	
   decadência	
  
civilizacional.	
  

O	
  que	
  Oswald	
  Spengler	
  foi	
  para	
  a	
  cultura	
  alemã	
  será	
  Arnold	
  Toynbee	
  para	
  a	
  cultura	
  inglesa.	
  Ao	
  
longo	
   de	
   várias	
   décadas,	
   entre	
   1934	
   e	
   1961,	
   publica	
   nada	
   menos	
   que	
   doze	
   volumes,	
   Um	
  
Estudo	
  de	
  História,	
  outra	
  obra	
  imponente,	
  ainda	
  embebida	
  dos	
  sentimentos	
  do	
  período	
  entre	
  
guerras.	
  Toynbee	
  analisa	
  dezenas	
  de	
  civilizações	
  diferentes,	
  para	
  além	
  daquelas	
  que	
  considera	
  
“fósseis”	
   ou	
   “abortadas”.	
   Entre	
   outras,	
   destaca	
   as	
   civilizações	
   helénica	
   e	
   chinesa,	
   cada	
   uma	
  
exemplar	
  no	
   seu	
  modelo	
  próprio.	
   E	
   embora	
  distinga	
  os	
   ciclos	
  de	
   crescimento,	
  maturidade	
  e	
  
decadência,	
  não	
  aceita	
  visões	
  mecanicistas,	
  pois	
  cada	
  civilização	
  resulta	
  da	
  multiplicidade	
  de	
  
relações	
  interpessoais	
  na	
  luta	
  contra	
  as	
  condições	
  adversas,	
  uma	
  luta	
  por	
  vezes	
  conduzida	
  por	
  
minorias	
   criativas,	
   e	
   todas	
   as	
   civilizações	
   são	
   “filosoficamente	
   contemporâneas”.	
   Quanto	
   à	
  
Europa,	
   cujas	
   raízes	
   remontam	
   a	
   Carlos	
   Magno,	
   Toynbee	
   é	
   sensível	
   à	
   analogia	
   entre	
   a	
  
actualidade	
   de	
   um	
   continente	
   que	
   se	
   desgasta	
   em	
   guerras	
   sucessivas	
   e	
   a	
   visão	
   histórica	
   do	
  
tempo	
  grego	
  retratado	
  por	
  Tucídides	
  na	
  Guerra	
  do	
  Peloponeso:	
  o	
  conflito	
  entre	
  atenienses	
  e	
  
espartanos	
   levou	
   à	
   dissolução	
   da	
   civilização	
   helénica.	
   Por	
   isso	
   pode	
   concluir	
   enfaticamente:	
  
“as	
  civilizações	
  morrem	
  por	
  suicídio,	
  não	
  por	
  assassinato”.	
  



3	
  
	
  

Pela	
   mesma	
   altura,	
   um	
   político	
   belga	
   flamengo,	
   Hendrik	
   de	
   Man,	
   que	
   fez	
   um	
   itinerário	
  
estranho	
   desde	
   o	
   marxismo	
   até	
   ao	
   quase-­‐fascismo,	
   lança	
   em	
   1951	
   um	
   livro,	
   escrito	
   em	
  
alemão,	
   A	
   Era	
   das	
   Massas	
   e	
   o	
   Declínio	
   da	
   Civilização,	
   onde	
   escreve	
   significativamente:	
   “A	
  
nossa	
   época	
   dominada	
   pela	
   angústia	
   da	
   guerra	
   surge-­‐nos	
   como	
   o	
   sucedâneo	
   da	
   idade	
   da	
  
democracia	
  pela	
  sua	
  antítese:	
  a	
  idade	
  do	
  medo”!	
  De	
  novo	
  encontramos	
  o	
  fenómeno	
  da	
  guerra	
  
associado	
  à	
  decadência	
   civilizacional,	
   justificando	
  o	
   terrível	
  diagnóstico	
  de	
  uma	
  era	
  marcada	
  
pelo	
  medo.	
  

E	
  não	
  seria	
  justo	
  dar	
  por	
  terminada	
  esta	
  visão	
  rápida	
  da	
  ideia	
  de	
  civilização	
  na	
  cultura	
  europeia	
  
dos	
   últimos	
   cem	
   anos	
   sem	
   uma	
   referência	
   à	
   obra	
   clássica	
   do	
   grande	
   historiador	
   francês	
  
Fernand	
  Braudel	
  que	
  na	
  sua	
  Gramática	
  das	
  Civilizações,	
  de	
  1963,	
  tem	
  o	
  cuidado	
  de	
  distinguir,	
  
como	
  tantos	
  outros,	
  a	
  civilização	
  no	
  singular	
  e	
  as	
  civilizações	
  no	
  plural.	
  A	
  primeira	
  opõe-­‐se	
  a	
  
barbárie,	
   civilização	
   é	
   própria	
   do	
   civilizado	
   (com	
   todas	
   as	
   ressonâncias	
   que	
   este	
   termo	
   nos	
  
evoca)	
   e	
   civilizado	
   opõe-­‐se	
   a	
   selvagem,	
   cujo	
   habitat	
   é	
   a	
   selva,	
   reduzido	
   a	
   condição	
   infra-­‐
humana.	
   Civilizações,	
   no	
   plural,	
   são	
   grandes	
   áreas	
   culturais,	
   de	
   que	
   Braudel	
   descreve	
   as	
  
componentes:	
   as	
   civilizações	
   são	
  espaços,	
   são	
   sociedades,	
   são	
  economias,	
   são	
  mentalidades	
  
colectivas.	
  No	
  bom	
  estilo	
  da	
  École	
  des	
  Annales	
  a	
  que	
  pertence,	
  não	
  limita	
  civilização	
  a	
  cultura,	
  
pois	
  enraíza	
  esta	
  nas	
   realidades	
  sociais	
  e	
  económicas,	
  nas	
  condições	
  materiais	
  de	
  existência,	
  
vistas	
  na	
  óptica	
  do	
  tempo	
  longo	
  e	
  dos	
  vastos	
  espaços.	
  Braudel	
  explora	
  assim	
  as	
  áreas	
  culturais	
  
dos	
   vários	
   continentes,	
   distinguindo	
   as	
   não	
   europeias	
   (o	
   mundo	
   muçulmano,	
   o	
   continente	
  
negro,	
  o	
  extremo	
  oriente)	
  das	
  civilizações	
  europeias	
  (na	
  própria	
  Europa,	
  nas	
  Américas	
  e	
  nessa	
  
outra	
  Europa	
  que	
  é	
  a	
  Rússia).	
  	
  

Se	
   Braudel,	
   como	
   também	
   o	
   já	
   referido	
   Huntington,	
   se	
   reportam	
   sobretudo	
   às	
   civilizações	
  
observáveis	
   nos	
   nossos	
   tempos,	
   a	
   generalidade	
   das	
   outras	
   obras	
   analisam	
   as	
   civilizações	
  
históricas,	
   algumas	
   delas	
   desaparecidas,	
   outras	
   cujas	
   raízes	
   ainda	
   influenciam	
   o	
   nosso	
  
presente,	
  nem	
  que	
  seja	
  pelos	
  vestígios	
  e	
  memórias	
  que	
  delas	
  permanecem,	
  como	
  é	
  o	
  caso	
  das	
  
ruínas	
   monumentais	
   que	
   nos	
   permitem	
   adivinhar	
   grandezas	
   do	
   passado,	
   desde	
   o	
   vale	
   dos	
  
templos	
   em	
  Agrigento,	
   na	
   Sicília,	
   até	
   aos	
  palácios	
  maias	
  de	
   Tulum,	
  no	
  México.	
  O	
  olhar	
  para	
  
esses	
  múltiplos	
  passados	
  parece	
  levar-­‐nos	
  a	
  concluir	
  que	
  há	
  um	
  modelo	
  comum,	
  uma	
  espécie	
  
de	
  formato	
  ou	
  desenho	
  presente	
  nas	
  várias	
  civilizações,	
  permitindo	
  uma	
  periodização	
  no	
  seu	
  
processo	
  evolutivo	
  seguindo	
  uma	
  curva	
  previsível:	
  a	
  génese,	
  o	
  desenvolvimento,	
  o	
  momento	
  
alto,	
  a	
  estagnação,	
  o	
  declínio,	
  o	
  desaparecimento.	
  

Estas	
  equações	
  que	
  foram	
  surgindo	
  –	
  nascimento	
  e	
  ocaso,	
  apogeu	
  e	
  decadência…	
  –	
  sugerem	
  
assim	
  que	
  estamos	
  a	
  lidar	
  com	
  a	
  diferenciação	
  de	
  fases	
  que	
  se	
  sucedem	
  no	
  tempo.	
  A	
  própria	
  
ideia	
  de	
  história	
  alimenta-­‐se	
  dessa	
  mesma	
  sequência.	
  Mas	
  aqui	
  cabe	
  uma	
  pergunta	
  crucial:	
  a	
  
história	
   tem	
   um	
   sentido?	
   Em	
   caso	
   afirmativo,	
   qual	
   o	
   sentido	
   da	
   história?	
   A	
   questão	
   é	
   tão	
  
densa	
  que	
  precisa	
  de	
  ser	
  desdobrada.	
  

Quando	
   perguntamos	
   se	
   a	
   história	
   tem	
   um	
   sentido,	
   esta	
   última	
   palavra	
   tem	
   uma	
   dupla	
  
acepção:	
  o	
  significado	
  e	
  a	
  direcção.	
  Falar	
  do	
  significado,	
  em	
  perspectiva	
  sincrónica,	
  é	
  referir	
  a	
  
consistência	
   das	
   coisas,	
   o	
   seu	
   alcance,	
   os	
   seus	
   valores,	
   as	
   cargas	
   positivas	
   e	
   negativas	
   que	
  
contêm;	
   o	
   sentido	
   do	
   acontecimento	
   é	
   assim	
   o	
   significado	
   que	
   ele	
   assume	
   para	
   nós.	
   Mas	
  
“sentido”,	
   em	
   perspectiva	
   diacrónica,	
   também	
   quer	
   dizer	
   direcção,	
   ou	
   seja,	
   meta	
   de	
   um	
  
dinamismo	
  em	
  marcha,	
  termo	
  para	
  o	
  qual	
  se	
  encaminha,	
  finalidade.	
  

Na	
  primeira	
   acepção,	
   não	
  parece	
  defensável	
   que	
   a	
   história	
   ou	
  o	
   tempo	
   tenham	
  um	
   sentido	
  
único.	
   Os	
   acontecimentos,	
   tanto	
   isolados	
   como	
   na	
   sua	
   sucessão,	
   são	
   susceptíveis	
   de	
   vários	
  
significados,	
  seja	
  porque	
  cada	
  um	
  faz	
  deles	
  leituras	
  independentes	
  e	
  raramente	
  coincidentes,	
  
seja	
   porque	
   é	
   problemático	
   descortinar	
   a	
   complexidade	
   dos	
   significados	
   presentes	
   em	
   cada	
  
situação.	
  Daí	
  que	
  a	
  nossa	
  interpretação	
  da	
  história	
  não	
  seja	
  unívoca.	
  Digamos	
  que	
  é	
  ambígua,	
  
sempre	
  duvidosa,	
  sujeita	
  a	
  diversidade	
  de	
  interpretações	
  e	
  avaliações.	
  



4	
  
	
  

Tal	
   não	
   significa	
   que	
   a	
   história	
   –	
   ou	
   a	
   sequência	
   de	
   acontecimentos	
   no	
   tempo	
   –	
   seja	
  
desprovida	
  de	
  sentido,	
  isto	
  é,	
  seja	
  absurda.	
  É	
  verdade	
  que	
  no	
  V	
  Acto	
  de	
  Macbeth,	
  Shakespeare	
  
põe	
  na	
  boca	
  do	
  personagem	
  que	
  “a	
  vida	
  é	
  apenas	
  uma	
  sombra	
  ambulante	
   (…),	
  uma	
  história	
  
contada	
   por	
   um	
   idiota,	
   cheia	
   de	
   som	
   e	
   de	
   fúria,	
   sem	
   sentido	
   algum”.	
   Dificilmente,	
   porém,	
  
reconhecemos	
  a	
  nossa	
  existência,	
  por	
  mais	
  sobressaltos	
  que	
  nela	
  ocorram,	
  como	
  narrativa	
  de	
  
um	
   louco.	
   Se	
   assim	
   fosse,	
   o	
   ser	
   humano	
   seria	
   uma	
   espécie	
   de	
   judeu	
   errante,	
   essa	
   figura	
  
lendária	
  condenada	
  a	
  vaguear	
  pelo	
  mundo	
  sem	
  destino	
  certo,	
  oriunda	
  do	
  passado	
  remoto	
  mas	
  
assinalada	
   em	
   tempos	
   recentes	
   no	
   Navio	
   Fantasma	
   de	
   Wagner	
   e	
   mais	
   tarde	
   pintada	
   por	
  
Chagall	
   a	
  pairar	
   sobre	
  Vitebsk,	
   sua	
   terra	
  natal,	
   ou,	
  quem	
  sabe?,	
   a	
   tocar	
   violino	
  no	
   telhado…	
  
Não,	
   não	
   seremos	
   judeus	
   errantes	
   nem	
   a	
   história	
   é	
   absurda,	
   mas	
   na	
   sua	
   ambiguidade	
   é	
  
portadora	
   de	
   múltiplos	
   sentidos,	
   sobrepostos,	
   talvez	
   incongruentes,	
   de	
   interpretação	
  
hesitante,	
  de	
  significado	
  problemático.	
  E	
  se	
  as	
  coisas	
  que	
  nos	
  rodeiam	
  têm	
  um	
  sentido,	
  este	
  é-­‐
lhes	
  atribuído	
  pelos	
  humanos:	
  por	
  isso	
  o	
  Livro	
  do	
  Génesis	
  põe	
  o	
  primeiro	
  homem	
  a	
  dar	
  nomes	
  
às	
  coisas,	
  aos	
  animais	
  e	
  às	
  plantas.	
  Dar	
  o	
  nome	
  é	
  dar	
  um	
  sentido,	
  uma	
  identificação	
  susceptível	
  
de	
  ser	
  partilhada	
  e	
  reconhecida.	
  Do	
  mesmo	
  modo,	
  podemos	
  dar	
  nomes	
  aos	
  acontecimentos,	
  
tecendo	
   os	
   filamentos	
   da	
   sua	
   inteligibilidade,	
   dotando-­‐os	
   de	
   sentidos,	
   não	
   de	
   sentido	
   no	
  
singular,	
  mas	
  de	
  sentidos	
  no	
  plural.	
  

Isto	
  quanto	
  ao	
  significado	
  (sincrónico)	
  do	
  tempo	
  que	
  passa.	
  E	
  quanto	
  à	
  direcção	
  (diacrónica)?	
  
Que	
  pensar	
  sobre	
  a	
  finalidade	
  da	
  história?	
  Em	
  que	
  sentido	
  caminha?	
  Para	
  onde	
  se	
  orienta?	
  

Geólogos,	
   paleontólogos,	
   arqueólogos,	
   antropólogos,	
   historiadores,	
   têm	
   demonstrado	
  
tendência	
  para	
   identificar	
   os	
  períodos	
   sucessivos	
  dos	
   seus	
   inventários:	
   paleozóico,	
   jurássico,	
  
cenozóico...;	
  pedra	
  lascada,	
  pedra	
  polida,	
  era	
  dos	
  metais,	
  do	
  bronze,	
  do	
  ferro...;	
  idade	
  antiga,	
  
idade	
  média,	
   idade	
  moderna...	
  e	
  assim	
  por	
  diante.	
  Com	
  facilidade	
  esta	
  sequenciação	
   induz	
  a	
  
ideia	
  de	
  um	
  movimento	
  de	
  progresso	
   contínuo	
  em	
  direcção	
  a	
  um	
   fim	
  predeterminado.	
  Mas	
  
hoje	
   sabemos	
   que	
   a	
   história	
   não	
   é	
   uma	
   sequência	
   ordenada	
   de	
   fases	
   justapostas	
   e	
   que	
   é	
  
improvável	
  que	
  sempre	
  progrida	
  ou	
  que	
  caminhe	
  para	
  um	
  termo	
  de	
  antemão	
  conhecido.	
  

Todavia,	
  alguns	
  modos	
  de	
  pensar	
  adoptam	
  uma	
  visão	
  linear	
  da	
  história,	
  traçando	
  justamente	
  
as	
   etapas	
   que	
   vão	
   do	
   passado	
   ao	
   futuro,	
   um	
   futuro	
   não	
   apenas	
   previsível	
   como	
   ainda	
   tido	
  
como	
  certo.	
  Cada	
  uma	
  à	
  sua	
  maneira,	
  a	
  cultura	
  judaico-­‐cristã	
  e	
  a	
  ideologia	
  marxista	
  são	
  formas	
  
de	
  historicismo	
  linear.	
  A	
  primeira	
  reconhece	
  uma	
  recta	
  que	
  vai	
  da	
  criação	
  primordial	
  até	
  aos	
  
tempos	
  escatológicos,	
   linha	
  pontuada	
  pelas	
  manifestações	
  do	
  messias.	
  O	
  marxismo	
  pelo	
  seu	
  
lado	
   demarca	
   com	
   exactidão	
   as	
   etapas	
   da	
   dialéctica	
   histórica	
   nesta	
   sucessão:	
   esclavagismo,	
  
feudalismo,	
   capitalismo	
   mercantil,	
   capitalismo	
   industrial,	
   socialismo,	
   comunismo.	
   Ao	
  
ambicionarem	
   deter	
   o	
   segredo	
   do	
   sentido	
   linear	
   da	
   história,	
   estas	
   visões	
   tornaram-­‐se	
  
totalizantes,	
  na	
  sua	
  pretensão	
  de	
  abarcar	
  o	
  princípio,	
  o	
  meio	
  e	
  o	
  fim	
  do	
  percurso	
  colectivo	
  do	
  
género	
   humano.	
   Tragicamente	
   a	
   história	
   comprovou	
   que	
   tais	
   visões	
   facilmente	
   deslizaram	
  
para	
  momentos	
  totalitários,	
  seja	
  a	
  inquisição,	
  sejam	
  os	
  gulags.	
  

Uma	
  das	
  narrativas	
  mais	
  profundas	
  no	
  quadro	
  da	
  visão	
  linear	
  da	
  história	
  é	
  a	
  do	
  jesuíta	
  francês	
  
Teilhard	
  de	
  Chardin,	
  da	
  década	
  de	
  50	
  do	
  século	
  passado,	
  que	
  coloca	
  o	
  ser	
  humano	
  como	
  ponta	
  
da	
  flecha	
  da	
  evolução:	
  a	
  cosmogénese	
  e	
  a	
  biogénese	
  caminham	
  para	
  a	
  noosfera	
  (“uma	
  película	
  
de	
   pensamento	
   que	
   envolve	
   a	
   terra”),	
   em	
   direcção	
   ao	
   ponto	
   ómega,	
   uma	
   espécie	
   de	
  
esplêndido	
   zénite	
   da	
   evolução.	
  Mas	
   não	
   é	
   verdade	
   que	
   o	
   próprio	
   evolucionismo	
   de	
   Darwin	
  
critica	
   qualquer	
   dirigismo	
   que	
   sustente	
   a	
   evolução	
   das	
   espécies,	
   já	
   que	
   o	
   seu	
   itinerário	
   é	
  
essencialmente	
  aleatório?	
  	
  

Muitas	
  outras	
  culturas	
  adoptaram,	
  por	
  contraste,	
  uma	
  visão	
  não	
  linear	
  mas	
  cíclica	
  da	
  história.	
  
O	
  antropólogo	
   romeno	
  Mircea	
  Eliade	
  estudou	
  nas	
  culturas	
  ditas	
  primitivas	
  o	
  mito	
  do	
  eterno	
  
retorno,	
   baseado	
   numa	
   percepção	
   cíclica	
   da	
   vida,	
   própria	
   das	
   comunidades	
   agrárias,	
  
habituadas	
   aos	
   ritmos	
   repetitivos	
  da	
  natureza,	
   a	
   noite	
   e	
  o	
  dia,	
   as	
   fases	
  da	
   lua,	
   as	
  marés,	
   as	
  



5	
  
	
  

estações	
  do	
  ano...	
  Nestas	
  culturas	
  facilmente	
  se	
  associam	
  a	
  origem	
  dos	
  viventes,	
  a	
  fertilidade	
  
dos	
  campos	
  e	
  a	
   fecundidade	
  da	
  mulher,	
  com	
  os	
  seus	
  ciclos	
   regulares.	
  E	
  o	
   referido	
  retorno	
  é	
  
também	
  o	
  do	
  paraíso	
  perdido,	
  a	
  nostalgia	
  de	
  uma	
  época	
  de	
  felicidade	
  primordial	
  cujo	
  regresso	
  
se	
   espera	
   para	
   o	
   fim	
   dos	
   tempos.	
   Por	
   sua	
   vez,	
   muitas	
   das	
   culturas	
   orientais	
   perfilham	
  
tendencialmente	
   a	
   leitura	
   circular,	
   como	
   se	
   os	
   fenómenos	
   do	
   mundo	
   e	
   da	
   vida	
   se	
  
desenrolassem	
   sob	
   forma	
   de	
   rotação	
   repetitiva,	
   o	
   que	
   se	
   manifesta	
   nas	
   crenças	
   na	
  
metempsicose,	
  na	
  transmigração	
  dos	
  espíritos	
  ou	
  na	
  reincarnação	
  de	
  animais	
  e	
  humanos;	
  as	
  
novas	
  aparências	
  afinal	
  já	
  foram	
  vividas	
  e	
  os	
  acontecimentos	
  são	
  apenas	
  um	
  recomeço.	
  Quase	
  
se	
  poderia	
  aplicar	
  a	
  estas	
  concepções	
  a	
  célebre	
  frase	
  do	
  Eclesiastes:	
  “nada	
  há	
  que	
  seja	
  novo	
  
debaixo	
  do	
  sol;	
  se	
  é	
  encontrada	
  alguma	
  coisa	
  da	
  qual	
  se	
  diz	
  ‘Veja,	
  isto	
  é	
  novo’,	
  ela	
  já	
  existia	
  nos	
  
tempos	
  passados”.	
  

As	
   visões	
   da	
   história	
   ora	
   lineares	
   ora	
   cíclicas,	
   embora	
   representem	
   “filosofias”	
   opostas,	
   não	
  
existem	
  em	
  estado	
  puro,	
  misturam-­‐se	
  com	
   frequência	
  –	
  porventura	
  em	
  cada	
  um	
  de	
  nós	
  –	
  e	
  
convivem	
   com	
   outro	
   tipo	
   de	
   leituras	
   a	
   que	
   podemos	
   chamar	
   “ondulatórias”,	
   pois	
   nelas	
   o	
  
carácter	
  cíclico	
  deixa	
  de	
  ser	
  circular	
  e	
  rotativo	
  para	
  descrever	
  um	
  percurso	
  sinusoidal,	
  no	
  qual	
  
as	
   ondas	
   se	
   sucedem	
   com	
   razoável	
   regularidade,	
   com	
   os	
   seus	
   movimentos	
   pendulares	
   de	
  
desenvolvimento	
  e	
  declínio.	
  Talvez	
  a	
  mais	
  conhecida	
  destas	
  visões	
  seja	
  a	
  do	
  economista	
  russo	
  
Kondratiev	
  que	
  concluiu	
  pela	
  existência	
  de	
  ondas	
   largas	
  de	
  ciclos	
  económicos,	
   ritmados	
  pela	
  
alternância	
  da	
  expansão	
  e	
  da	
  estagnação	
  (que	
  ele	
  designa	
  como	
  fase	
  A	
  e	
  fase	
  B),	
  em	
  períodos	
  
que	
   variam	
   entre	
   os	
   quarenta	
   e	
   os	
   sessenta	
   anos.	
   De	
   resto,	
   numerosos	
   economistas	
  
sobrepõem	
  aos	
  ciclos	
  longos	
  de	
  Kondratiev	
  os	
  ciclos	
  curtos,	
  como	
  sejam	
  as	
  crises	
  financeiras,	
  
que	
  tendem	
  a	
  reaparecer	
  de	
  sete	
  em	
  sete	
  anos.	
  
	
  
Num	
   registo	
   similar	
   mas	
   num	
   campo	
   diferente,	
   também	
   costumam	
   ser	
   identificados	
   ciclos	
  
largos	
   no	
   sistema	
   internacional,	
   pontuados	
   pela	
   sucessão	
   das	
   chamadas	
   potências	
  
hegemónicas:	
   à	
   supremacia	
   das	
   Províncias	
   Unidas	
   da	
   Holanda,	
   com	
   o	
   seu	
   epicentro	
   em	
  
Amsterdão	
  entre	
  o	
  século	
  XVI	
  e	
  os	
  princípios	
  do	
  século	
  XVIII,	
  sucedeu	
  a	
  hegemonia	
  do	
  Reino	
  
Unido	
  com	
  a	
  revolução	
  industrial	
  e	
  o	
  apogeu	
  do	
  seu	
  império,	
  substituída	
  já	
  no	
  século	
  XX	
  pelos	
  
Estados	
  Unidos	
  da	
  América	
  nas	
  condições	
  que	
  sabemos.	
  
	
  
Todas	
   estas	
   interpretações	
   insinuam	
   que	
   na	
   história	
   da	
   humanidade	
   há	
   regularidades	
  
evidentes,	
  susceptíveis	
  de	
  serem	
  descritas	
  com	
  ajuda	
  de	
  metáforas	
  geométricas:	
  para	
  uns	
  uma	
  
linha	
   mais	
   ou	
   menos	
   recta	
   ou	
   em	
   relativo	
   zigzag,	
   para	
   outros	
   um	
   círculo	
   de	
   movimento	
  
rotativo	
   ou	
   talvez	
   uma	
   espiral	
   de	
   sentido	
   ascendente,	
   para	
   outros	
   ainda	
   uma	
   sucessão	
   de	
  
curvas	
  de	
  ondulação	
  ritmada.	
  Seja	
  qual	
  for	
  a	
  nossa	
  preferência,	
  uma	
  coisa	
  devemos	
  ter	
  como	
  
certa:	
  é	
  de	
  evitar	
  em	
  absoluto	
  uma	
  leitura	
  determinística	
  do	
  tempo	
  humano	
  e	
  social.	
  Com	
  Karl	
  
Popper,	
  reconheçamos	
  a	
  “miséria	
  do	
  historicismo”,	
  pois	
  “a	
  crença	
  no	
  destino	
  histórico	
  é	
  pura	
  
superstição”.	
   As	
   regularidades	
   não	
   constituem	
   leis.	
   A	
   história	
   é	
   uma	
   mistura	
   em	
   doses	
  
desiguais	
  de	
  necessidade,	
  de	
  acaso	
  e	
  de	
  liberdade.	
  Nela	
  pesam	
  os	
  constrangimentos	
  físicos	
  e	
  
naturais	
   inelutáveis,	
   o	
   imprevisível	
   do	
   aleatório	
   e	
   a	
   margem	
   de	
   opções	
   livres	
   dos	
   seres	
  
humanos.	
   A	
   resultante	
   é	
   sempre	
   uma	
   incerteza.	
   Como	
   escreveu	
   Edgar	
   Morin,	
   “todas	
   as	
  
grandes	
   mudanças,	
   todos	
   os	
   grandes	
   progressos,	
   na	
   história	
   da	
   vida	
   como	
   na	
   história	
   do	
  
homem,	
  foram	
  vitórias	
  do	
  improvável”.	
  
	
  
Feita	
  esta	
  digressão	
  pela	
  filosofia	
  do	
  tempo,	
  não	
  será	
  difícil	
  compreender	
  a	
  sua	
  ligação	
  com	
  o	
  
nosso	
  problema	
  de	
  partida	
  sobre	
  a	
  crise	
  da	
  civilização,	
  obrigando-­‐nos	
  a	
  usar	
  de	
  grande	
  cautela	
  
na	
   periodização	
   histórica,	
   na	
   previsão	
   de	
   ciclos	
   regulares	
   ou	
   na	
   suposta	
   inevitabilidade	
   de	
  
colapsos	
   sociais	
   devidos	
   à	
   erosão	
   do	
   tempo.	
   Tais	
   reflexões	
   permitem-­‐nos	
   agora	
   mergulhar	
  
naquilo	
   que	
   talvez	
   verdadeiramente	
   interesse	
   que	
   é	
   a	
   nossa	
   actualidade.	
   Estaremos	
  
condenados	
  ao	
  declínio?	
  Caminhamos	
  para	
  uma	
  crise	
  em	
  direcção	
  a	
  rupturas	
  dramáticas?	
  No	
  
nosso	
  horizonte	
  está	
  a	
  catástrofe?	
  



6	
  
	
  

	
  
Tais	
   interrogações	
  podem	
  porventura	
  desdobrar-­‐se	
  em	
  três	
   temas	
  próximos	
  mas	
  distintos:	
  a	
  
chamada	
  decadência	
  do	
  Ocidente,	
  o	
  possível	
  ocaso	
  do	
  capitalismo	
  e	
  a	
  crise	
  civilizacional	
  dos	
  
nossos	
  tempos.	
  Vejamos	
  por	
  partes,	
  com	
  a	
  possível	
  brevidade.	
  
	
  
Sobre	
  a	
  decadência	
  do	
  Ocidente.	
  Não	
  faltam	
  pronunciamentos	
  mais	
  ou	
  menos	
  pessimistas	
  que	
  
dão	
  por	
  assente	
  esse	
  facto	
  como	
  se	
  de	
  evidência	
  se	
  tratasse.	
  Deixando	
  numa	
  certa	
  penumbra	
  
ou	
   indefinição	
  o	
   controverso	
   conceito	
  do	
  Ocidente	
   (tão	
  depressa	
  parece	
   circunscrever-­‐se	
  ao	
  
subsistema	
  euro-­‐americano,	
  como	
  –	
  se	
  necessário	
  –	
  incluir	
  o	
  Japão	
  e	
  a	
  Austrália...),	
  referem-­‐se	
  
múltiplos	
   sinais	
   desse	
   suposto	
   declínio,	
   cujo	
   indicador	
   mais	
   forte	
   (à	
   luz	
   de	
   mesquinha	
  
contabilidade)	
  seria	
  a	
  diminuição	
  comparativa	
  da	
  percentagem	
  na	
  criação	
  mundial	
  de	
  riqueza.	
  
Nestes	
   tempos	
   pós-­‐coloniais,	
   a	
   ascensão	
   dos	
   “emergentes”	
   seria	
   a	
   principal	
   ameaça	
   à	
  
hegemonia	
   histórica	
   dos	
   ocidentais,	
   como	
   se	
   a	
   suposta	
   decadência	
   do	
  Ocidente	
   fosse	
   afinal	
  
uma	
   revolta	
   contra	
   o	
   Ocidente.	
   E,	
   conjunturalmente,	
   a	
   crise	
   financeira	
   desencadeada	
   em	
  
2008,	
  a	
  crise	
  do	
  euro	
  ou	
  a	
  paralisia	
  das	
  instituições	
  europeias	
  ajudam	
  a	
  adensar	
  o	
  diagnóstico.	
  
	
  
Já	
   em	
   1961,	
   o	
   norte-­‐americano	
   Carroll	
   Quigley	
   da	
   Universidade	
   de	
   Georgetown	
   publicou	
  A	
  
Evolução	
  das	
  Civilizações,	
   onde	
  analisa	
  o	
  movimento	
  pendular	
  da	
   alternância	
   entre	
   fases	
  de	
  
expansão	
  e	
  conflito,	
  mas	
  deixa	
  em	
  aberto	
  o	
  rumo	
  da	
  evolução	
  do	
  Ocidente,	
  não	
  excluindo	
  a	
  
possibilidade	
  de	
  uma	
  nova	
  expansão.	
  Mais	
  pessimista	
  é	
  o	
  historiador	
  britânico	
  Niall	
  Ferguson	
  
que,	
   já	
  nos	
  nossos	
  dias,	
   lançou	
  duas	
  obras	
  de	
  grande	
   impacto,	
  a	
  primeira,	
  de	
  2011,	
  com	
  um	
  
título	
  que	
   fez	
  sucesso	
  e	
  que	
  citamos	
  na	
   língua	
  original	
  para	
  não	
   lhe	
   retirar	
  o	
  sabor	
   fonético:	
  
Civilization:	
   The	
   West	
   and	
   the	
   Rest,	
   a	
   segunda,	
   do	
   ano	
   seguinte,	
   com	
   um	
   título	
  
verdadeiramente	
  alarmante:	
  A	
  Grande	
  Degeneração,	
  A	
  Decadência	
  do	
  Mundo	
  Ocidental!	
  Ele	
  
explica	
  as	
   razões	
  para	
  a	
   supremacia	
  do	
  Ocidente	
  nos	
  últimos	
  500	
  anos	
   (desde	
  a	
  competição	
  
entre	
   comunidades,	
   a	
   revolução	
   científica	
   e	
   as	
   suas	
   aplicações,	
   a	
   propriedade	
   privada	
   ou	
   o	
  
consumo	
  de	
  massas,	
  até	
  –	
  no	
  melhor	
  estilo	
  weberiano	
  –	
  a	
  ética	
  protestante),	
  mas	
  considera-­‐o	
  
agora	
   estagnado,	
   em	
   “estado	
   estacionário”,	
   receando	
   que	
   nele	
   se	
   verifique	
   uma	
   doença	
  
degenerativa	
   incurável,	
   de	
   que	
   a	
   crise	
   da	
   dívida	
   seria	
   o	
   sintoma	
  mais	
   flagrante.	
   No	
  mesmo	
  
sentido	
  se	
  tem	
  pronunciado	
  um	
  belga,	
  o	
  historiador	
  David	
  Engels,	
  autor	
  de	
  O	
  Declínio:	
  a	
  Crise	
  
da	
   União	
   Europeia	
   e	
   a	
   Queda	
   da	
   República	
   Romana	
   (2012),	
   para	
   quem	
   há	
   uma	
   grave	
  
inadaptação	
  do	
  sistema	
  político	
  europeu	
  às	
  profundas	
  transformações	
  das	
  nossas	
  sociedades.	
  
	
  
Mas	
  a	
  respeito	
  do	
  referido	
  livro	
  de	
  Ferguson,	
  vale	
  a	
  pena	
  citar	
  o	
  comentário	
  escrito	
  por	
  Vargas	
  
LLosa	
   numa	
   revista	
   chilena	
   de	
   2013.	
   Considera	
   ele	
   que	
   Ferguson	
   omitiu	
   o	
   “principal	
   traço	
  
distintivo	
   da	
   cultura	
   ocidental”,	
   o	
   “espírito	
   crítico”,	
   o	
   que	
   lhe	
   permitiu	
   “renovar-­‐se	
   sem	
  
tréguas”.	
  “A	
  cultura	
  ocidental	
  é	
  a	
  única	
  que,	
  ao	
  longo	
  da	
  sua	
  história,	
  teve	
  no	
  seu	
  seio	
  talvez	
  
tantos	
   detractores	
   e	
   impugnadores	
   quanto	
   defensores,	
   e	
   entre	
   aqueles	
   contam-­‐se	
   um	
   bom	
  
número	
  dos	
  seus	
  pensadores	
  e	
  artistas	
  mais	
  lúcidos	
  e	
  criativos.	
  (...)	
  O	
  Ocidente,	
  ou	
  melhor	
  os	
  
espaços	
   de	
   liberdade	
   que	
   a	
   sua	
   cultura	
   permitia,	
   teve	
   sempre	
   nos	
   seus	
   filósofos,	
   nos	
   seus	
  
poetas,	
  nos	
  seus	
  cientistas	
  e	
  desde	
  logo	
  nos	
  seus	
  políticos,	
  ferozes	
  impugnadores	
  das	
  suas	
  leis	
  
e	
   das	
   suas	
   instituições,	
   das	
   suas	
   crenças	
   e	
   das	
   suas	
   modas”.	
   Pode	
   ser	
   que	
   o	
   segredo	
   da	
  
longevidade	
  e	
  da	
  força	
  da	
  cultura	
  ocidental	
  esteja	
  nesse	
  espírito	
  livre	
  e	
  crítico.	
  A	
  ser	
  verdade,	
  
talvez	
  a	
  sua	
  decadência	
  não	
  seja	
  uma	
  fatalidade.	
  
	
  
Sobre	
  o	
  possível	
  ocaso	
  do	
  capitalismo.	
  Sendo	
  a	
   chamada	
  “economia	
  de	
  mercado”	
  o	
   sistema	
  
económico	
   dominante	
   do	
   mundo	
   contemporâneo,	
   não	
   admira	
   que	
   a	
   possível	
   crise	
   da	
  
civilização	
   se	
   prenda	
   com	
   o	
   eventual	
   declínio	
   desse	
   sistema	
   económico.	
   Desde	
   há	
   umas	
  
dezenas	
   de	
   anos,	
   alguns	
   pensadores	
   prenunciam	
   o	
   ocaso	
   do	
   capitalismo,	
   mesmo	
   se	
   não	
  
conseguem	
  prever	
  o	
  período	
  da	
  sua	
  agonia.	
  Em	
  1993,	
  apareceu	
  o	
  livro	
  do	
  austríaco-­‐americano	
  
Peter	
  Drucker	
   com	
  o	
   sugestivo	
   título	
  A	
   Sociedade	
   Post-­‐Capitalista,	
   embora	
   aí	
   o	
   que	
   o	
   autor	
  
verdadeiramente	
  analisa	
  é	
  a	
  prevista	
  transição	
  para	
  a	
  sociedade	
  do	
  conhecimento.	
  De	
  modo	
  



7	
  
	
  

mais	
   doutrinalmente	
   enquadrado,	
   o	
   sociólogo	
   norte-­‐americano	
   Immanuel	
   Wallerstein,	
   um	
  
importante	
  teórico	
  do	
  chamado	
  “sistema-­‐mundo”,	
  tem	
  insistido	
  na	
  tese	
  de	
  que	
  o	
  capitalismo,	
  
esse	
  sistema	
  que	
  logrou	
  perdurar	
  durante	
  cinco	
  séculos	
  sem	
  necessidade	
  de	
  assumir	
  a	
  forma	
  
política	
   de	
   império,	
   está	
   agora	
   na	
   fase	
   terminal,	
   vítima	
   das	
   suas	
   próprias	
   contradições,	
  
permanecendo	
  apenas	
  a	
  dúvida	
  sobre	
  qual	
  o	
  sistema	
  que	
  o	
  substituirá.	
  Semelhante	
  tese	
  não	
  
parece	
   inteiramente	
   convincente.	
   Alguns	
   dirão	
   que,	
   justamente,	
   o	
   capitalismo	
   está	
   mais	
  
pujante	
  que	
  nunca,	
   ao	
  ponto	
  de	
  absorver	
  não	
   só	
   as	
   economias	
  pré-­‐capitalistas	
  do	
   chamado	
  
“terceiro	
   mundo”	
   como	
   ainda	
   as	
   que	
   se	
   presumiam	
   pós-­‐capitalistas	
   no	
   designado	
   “campo	
  
socialista”.	
  Mas	
  outros	
  argumentarão	
  que	
  tal	
  evolução	
  é	
  incerta,	
  tanto	
  mais	
  quanto	
  o	
  processo	
  
a	
  que	
  hoje	
  assistimos	
  parece	
  ser,	
  na	
  Rússia,	
  na	
  China,	
  talvez	
  mesmo	
  na	
  Índia,	
  uma	
  espécie	
  de	
  
capitalismo	
  semi-­‐selvagem	
  simultaneamente	
  comandado	
  pelo	
  Estado,	
  subsistindo	
  a	
  hesitação	
  
acerca	
  da	
  sua	
  sobrevivência	
  dada	
  a	
  rigidez	
  dos	
  respectivos	
  regimes	
  políticos.	
  
	
  
Todavia	
  uma	
  questão	
  central	
  permanece:	
  para	
  além	
  da	
  possível	
  doença	
  senil	
  do	
  Ocidente,	
  do	
  
impasse	
  da	
  construção	
  europeia	
  e	
  da	
  dúvida	
  quanto	
  à	
   resistência	
  da	
  economia	
  de	
  mercado,	
  
mantém-­‐se	
  a	
  pergunta	
  de	
  base	
  acerca	
  da	
  crise	
  da	
  civilização.	
  Embora	
  não	
  seja	
  provável	
  que	
  se	
  
possa	
   falar	
   de	
   uma	
   civilização	
   universal,	
   não	
   há	
   dúvida	
   que	
   há	
   uma	
   espécie	
   de	
   projecção	
  
planetária	
  da	
  civilização	
  ocidental	
  e	
  então	
  pensemos	
  nessa	
  cultura	
  transversal	
  à	
  generalidade	
  
das	
  nossas	
  sociedades	
  para	
  formular	
  a	
  pergunta:	
  a	
  nossa	
  civilização	
  está	
  em	
  crise?	
  Claro	
  que	
  
sim.	
  Pelo	
  menos,	
  a	
  três	
  títulos:	
  os	
  nossos	
  conhecimentos	
  estão	
  dominados	
  pela	
   incerteza,	
  os	
  
nossos	
   passos	
   enfrentam	
   perigosos	
   riscos,	
   as	
   nossas	
   comunidades	
   são	
   atravessadas	
   por	
  
excessivas	
  distorções.	
  	
  
	
  
Antes	
   de	
   mais,	
   a	
   incerteza.	
   Vivemos	
   tempos	
   de	
   incerteza.	
   Confiámos	
   demasiado	
   nas	
  
capacidades	
  da	
  razão,	
  nas	
  descobertas	
  da	
  ciência,	
  nas	
  inovações	
  da	
  técnica,	
  como	
  se	
  tudo	
  se	
  
encaminhasse	
  para	
  um	
   futuro	
  prometedor,	
  mas	
  hoje	
   temos	
  dúvidas	
   sobre	
  o	
  próprio	
   sentido	
  
do	
   progresso.	
   As	
   ideologias	
   estão	
   feridas,	
   as	
   ortodoxias	
   postas	
   em	
   causa,	
   as	
   utopias	
  
abandonadas,	
  os	
  conhecimentos	
  problemáticos.	
  Perscrutamos	
  o	
  universo	
  e	
  ficamos	
  sem	
  saber	
  
o	
  que	
  é	
  a	
  anti-­‐matéria	
  de	
  que	
  nos	
  falam.	
  Prometeram-­‐nos	
  uma	
  sociedade	
  do	
  lazer,	
  mas	
  para	
  
muitos	
   os	
   horários	
   de	
   trabalho	
   pesam	
   demasiado	
   no	
   quotidiano,	
   enquanto	
   tantos	
   outros	
  
vivem	
  o	
  penoso	
  ócio	
  do	
  desemprego.	
  Anunciaram-­‐nos	
  o	
   “fim	
  da	
  história”	
   resultante	
  da	
   feliz	
  
equação	
   de	
   democracia	
  mais	
   economia	
   de	
  mercado	
  mas	
   a	
   profecia	
   não	
   se	
   concretizou	
   e	
   a	
  
acção	
   politica,	
   privada	
   de	
   projecto,	
   está	
   enredada	
   num	
   labirinto.	
   Contra	
   a	
   solidez	
   que	
  
atribuíamos	
   às	
   coisas,	
   surpreende-­‐nos,	
   segundo	
   as	
   expressões	
   vulgarizadas	
   pelo	
   sociólogo	
  
polaco-­‐britânico	
   Zygmunt	
   Bauman,	
   a	
   “sociedade	
   líquida”	
   e	
   os	
   “tempos	
   líquidos”,	
   cuja	
   nota	
  
dominante	
   se	
   centra	
   no	
   sujeito	
   que	
   acumula	
   em	
   si	
   o	
   individualismo	
   e	
   o	
   consumismo,	
   à	
  
margem	
  de	
  instituições	
  consistentes.	
  
	
  
Além	
   da	
   incerteza,	
   a	
   percepção	
   de	
   risco.	
   Faleceu	
   há	
   pouco	
   um	
   dos	
   grandes	
   pensadores	
  
alemães	
   contemporâneos,	
   Ulrich	
   Beck,	
   teorizador	
   entusiasta	
   da	
   chamada	
   democracia	
  
cosmopolita,	
  cujas	
  obras	
  sobre	
  a	
  Sociedade	
  de	
  Risco	
   foram	
  marcantes.	
  Segundo	
  ele,	
  o	
  nosso	
  
presente	
   não	
   está	
   apenas	
   ameaçado	
   por	
   catástrofes	
   naturais,	
   como	
   ainda	
   e	
   sobretudo	
   por	
  
perigos	
   derivados	
   de	
   condutas	
   humanas.	
   E	
   valerá	
   a	
   pena	
   recapitular	
   o	
   inventário	
   dos	
   riscos	
  
que	
   percepcionamos?	
   Os	
   desequilíbrios	
   demográficos,	
   entre	
   zonas	
   sobrepovoadas	
   e	
   zonas	
  
subpovoadas.	
   A	
   escassez	
   de	
   recursos	
   num	
   planeta	
   onde	
   é	
   duvidosa	
   a	
   capacidade	
   de	
  
sobrevivência,	
   ao	
   ponto	
   de	
   muitos	
   reivindicarem	
   um	
   “crescimento	
   zero”.	
   O	
   aquecimento	
  
global	
   e	
   os	
   consequentes	
   desastres	
   ecológicos.	
   Uma	
   civilização	
   sustentada	
   por	
   energia	
  
provinda	
   de	
   combustíveis	
   fósseis	
   não	
   renováveis,	
   num	
   horizonte	
   de	
   esgotamento.	
   As	
  
pandemias	
  e	
  a	
  provável	
  ineficácia	
  dos	
  antibióticos	
  a	
  curto	
  prazo.	
  A	
  questão	
  nuclear,	
  não	
  só	
  na	
  
proliferação	
   de	
   armas	
   impensáveis,	
   mas	
   também	
   no	
   nuclear	
   civil	
   e	
   no	
   tratamento	
   do	
   lixo	
  
atómico.	
  A	
  disseminação	
  de	
  uma	
  violência	
  tentacular	
  trazida	
  por	
  diversos	
  fundamentalismos.	
  
A	
   possível	
   incapacidade	
   de	
   controlar	
   as	
   descobertas	
   tecnológicas,	
   sobretudo	
   no	
   campo	
   da	
  



8	
  
	
  

engenharia	
   genética.	
   Uns	
   regozijam-­‐se	
   outros	
   alarmam-­‐se	
   com	
   a	
   provável	
   existência	
   de	
  
ciborgues,	
  objectos	
  híbridos	
  onde	
  se	
  misturam	
  artefactos	
  cibernéticos	
  com	
  matéria	
  orgânica,	
  
portadores	
   de	
   consequências	
   imprevisíveis.	
   Não	
   esqueçamos	
   que	
   ainda	
   há	
   pouco,	
   da	
   sua	
  
sofisticada	
   cadeira	
   de	
   rodas,	
   o	
   grande	
   cientista	
   Stephen	
   Hawking,	
   que	
   anda	
   em	
   busca	
   da	
  
“teoria	
   de	
   tudo”,	
   alertava	
   para	
   o	
   risco	
   de	
   a	
   inteligência	
   artificial	
   provocar	
   a	
   destruição	
   da	
  
espécie	
  humana.	
  Com	
  efeito,	
  nos	
  nossos	
  dias	
  sabemos	
  que	
  a	
  humanidade	
  pode	
  pôr	
  termo	
  à	
  
sua	
  própria	
  existência,	
  o	
  que	
  dá	
  uma	
  outra	
  vertigem	
  à	
  condição	
  humana.	
  
	
  
Em	
  terceiro	
  lugar,	
  a	
  nossa	
  civilização	
  está	
  em	
  crise	
  não	
  só	
  pela	
  incerteza	
  e	
  o	
  risco	
  mas	
  também	
  
pelas	
   distorções	
   das	
   nossas	
   comunidades.	
   Vivemos	
   oscilando	
   entre	
   a	
   solidão	
   da	
   nossa	
  
individualidade	
  e	
  o	
  anonimato	
  da	
  comunicação	
  global,	
  ambicionando	
  o	
  refúgio	
  da	
  permanente	
  
conectividade.	
   O	
   usufruto	
   das	
   riquezas	
   da	
   terra	
   está	
   concentrado	
   numa	
   pequena	
   minoria,	
  
enquanto	
  multidões	
  incontáveis	
  sofrem	
  carências	
  de	
  toda	
  a	
  espécie.	
  O	
  trabalho	
  humano	
  está	
  
reduzido	
   à	
   condição	
   de	
   mercadoria.	
   Os	
   mecanismos	
   de	
   representação	
   democrática	
   estão	
  
desacreditados,	
  o	
  poder	
  e	
  a	
  política	
  andam	
  distantes	
  e	
  as	
  nossas	
  instituições	
  são	
  disfuncionais,	
  
tanto	
  os	
  partidos	
  e	
  os	
  sindicatos,	
  como	
  os	
  governos	
  nacionais	
  e	
  os	
  organismos	
  multilaterais.	
  
Ao	
  desmaterializar-­‐se,	
   a	
   economia	
   ficou	
  em	
  grande	
  parte	
   incontrolável,	
   enquanto	
  o	
   sistema	
  
financeiro	
   prossegue	
   especulativo	
   e	
   parasita.	
   Em	
   diagnóstico	
   geral,	
   sociólogos	
   como	
   Alain	
  
Touraine	
   usam	
   o	
   violento	
   termo	
   de	
   “decomposição”	
   para	
   caracterizar	
   as	
   nossas	
   sociedades	
  
actuais.	
  
	
  
Numa	
  palavra,	
  a	
  título	
  de	
  incertezas,	
  riscos	
  e	
  distorções,	
  é	
  claro	
  que	
  a	
  nossa	
  civilização	
  está	
  em	
  
crise.	
  Qual	
  o	
  seu	
  desfecho?	
  Literalmente,	
  não	
  sabemos.	
  Como	
  a	
  história	
  não	
  tem	
  leis,	
  qualquer	
  
exercício	
  prospectivo	
  é	
  uma	
  temeridade	
  e,	
  nesta	
  fase	
  de	
  transição	
  perturbadora,	
  nada	
  garante	
  
a	
   inevitabilidade	
  da	
  decadência.	
  Caminhamos	
  para	
  o	
  abismo	
  ou	
  a	
   crise	
  é	
  uma	
  oportunidade	
  
para	
   reencontrar	
  novos	
  equilíbrios?	
  Quem	
  nos	
  diz	
  que	
  a	
   fase	
  presente	
  não	
  é	
  de	
  “destruição	
  
criadora”,	
   para	
   usarmos	
   a	
   expressão	
   consagrada	
   pelo	
   economista	
   austríaco	
   Joseph	
  
Schumpeter?	
  
	
  
De	
   algum	
  modo,	
   a	
   crise	
   é	
   permanente.	
   Se	
   consultamos	
   os	
   dicionários,	
   vemos	
   que	
   o	
   verbo	
  
grego	
   krinein	
   que	
   dá	
   origem	
   ao	
   termo	
   “crise”,	
   está	
   associado	
   a	
   separar,	
   escolher,	
   reparar,	
  
julgar,	
   acusar,	
   discriminar,	
   distinguir,	
   peneirar...	
   Podemos	
   dizer	
   que	
   vivemos	
   sempre	
   em	
  
estado	
  crítico,	
  no	
  sentido	
  em	
  que	
  nos	
  é	
  exigido	
  em	
  permanência	
  o	
  discernimento,	
  a	
  espírito	
  
crítico,	
   de	
   que	
  nos	
   falava	
   há	
   pouco	
  Vargas	
   LLosa.	
   Por	
   vezes	
   temos	
   a	
   noção	
  que	
   vivemos	
   na	
  
ausência	
   de	
   ordem	
   em	
   tempos	
   de	
   caos.	
  Mas	
   ordem	
   e	
   caos	
   não	
   são	
   estados	
   quimicamente	
  
puros,	
   incompatíveis.	
  Ordem	
  a	
  caos	
  misturam-­‐se	
  e	
  por	
  vezes	
  devemos	
  passar	
  pelo	
  caos	
  para	
  
reencontrar	
  a	
  ordem.	
  
	
  
É	
  certo	
  que	
  a	
  história	
  dos	
  povos	
  tem	
  momentos	
  altos,	
  os	
  seus	
  tempos	
  áureos,	
  como	
  aconteceu	
  
no	
  Egipto	
  antigo,	
  com	
  a	
  capital	
  Tebas,	
  o	
  Vale	
  dos	
  Reis	
  e	
  o	
  túmulo	
  de	
  Tutancamon.	
  Por	
  alguma	
  
razão	
  certos	
  países	
  identificam	
  o	
  seu	
  “século	
  de	
  ouro”,	
  como	
  é	
  o	
  caso	
  para	
  o	
  século	
  XVII,	
  seja	
  
nos	
  Países	
  Baixos	
  onde	
  surgiram	
  maravilhas	
  como	
  a	
  Vista	
  de	
  Delft	
  de	
  Vermeer	
  e	
  a	
  Ronda	
  da	
  
Noite	
  ou	
  a	
  Lição	
  de	
  Anatomia	
  de	
  Rembrandt,	
   seja	
   também	
  em	
  Espanha	
  e	
  o	
  seu	
  siglo	
  de	
  oro	
  
com	
  Cervantes	
  e	
  Velásquez.	
  
	
  
Mas	
  estes	
  períodos	
  dourados	
  da	
  história	
  dos	
  povos	
  estão	
   longe	
  de	
  serem	
  paraísos.	
  A	
  Grécia	
  
antiga,	
  vive	
  o	
  brilhante	
  século	
  de	
  Péricles,	
  com	
  os	
  filósofos	
  pré-­‐socráticos,	
  a	
  escultura	
  de	
  Fídias	
  
e	
   as	
   tragédias	
  de	
   Sófocles;	
   esse	
   tempo,	
  porém,	
   coincide	
   com	
  a	
  Guerra	
  do	
  Peloponeso	
  e	
  em	
  
Atenas	
  só	
  um	
  décimo	
  da	
  população	
  tem	
  direitos	
  cívicos,	
  sendo	
  os	
  restantes	
  mulheres,	
  metecos	
  
(estrangeiros)	
   e	
   escravos.	
   A	
   maravilhosa	
   cultura	
   italiana	
   que	
   se	
   manifesta	
   na	
   pintura	
   de	
  
Botticelli,	
   na	
   arquitectura	
   de	
   Brunelleschi,	
   no	
   génio	
   de	
   Leonardo,	
   no	
   poema	
   de	
   Dante,	
   na	
  
escultura	
  de	
  Miguel	
  Ângelo,	
  também	
  assiste	
  à	
  luta	
  sem	
  tréguas	
  entre	
  guelfos	
  e	
  gibelinos	
  e	
  ao	
  



9	
  
	
  

enforcamento	
   de	
   Savonarola	
   e	
   nela	
   prospera	
   a	
   família	
   Bórgia	
   que	
   deu	
   a	
   Roma	
  nada	
  menos	
  
que	
   três	
  Papas	
  num	
  ambiente	
  de	
  corrupções,	
  envenenamentos,	
   luxúrias,	
   traições,	
   crimes	
  de	
  
toda	
  a	
  espécie.	
  Em	
  cada	
  momento	
  da	
  história	
   somos	
  capazes	
  do	
  melhor	
  e	
  do	
  pior.	
  De	
  certo	
  
modo,	
   cada	
  uma	
  das	
   nossas	
   cidades	
   é	
   duas	
   cidades,	
   segundo	
   a	
  magnífica	
  metáfora	
   de	
   Ítalo	
  
Calvino	
   nas	
   Cidades	
   Invisíveis:	
   a	
   cidade	
   da	
   luz	
   e	
   a	
   cidade	
   obscura,	
   a	
   da	
   claridade	
   e	
   a	
  
subterrânea,	
  a	
  das	
  andorinhas	
  e	
  a	
  das	
  ratazanas.	
  Escreve	
  ele:	
  “As	
  cidades	
  como	
  os	
  sonhos	
  são	
  
construídas	
  de	
  desejos	
  e	
  de	
  medos”.	
  
	
  
Em	
  suma,	
  vimos	
  com	
  quanta	
  persistência	
  o	
  tema	
  da	
  decadência	
  das	
  civilizações	
  penetrou	
  na	
  
cultura	
  europeia,	
  seja	
  como	
  balanço	
  histórico,	
  seja	
  como	
  diagnóstico	
  da	
  contemporaneidade.	
  
Considerámos	
  o	
  possível	
  declínio	
  do	
  Ocidente,	
  a	
  dúvida	
  sobre	
  o	
  futuro	
  do	
  sistema	
  económico	
  
e	
   os	
   sintomas	
   da	
   crise	
   civilizacional,	
   em	
   tempo	
   de	
   incerteza	
   no	
   conhecimento,	
   de	
   risco	
   nas	
  
condutas	
   e	
   de	
   distorções	
   nas	
   sociedades.	
   Pelo	
   meio,	
   interrogámo-­‐nos	
   sobre	
   o	
   sentido	
   da	
  
marcha	
  da	
  história,	
  concluindo	
  que	
  ela	
  não	
  detém	
  um	
  sentido	
  no	
  singular,	
  antes	
  sentidos	
  no	
  
plural,	
  num	
  registo	
  de	
  ambiguidade	
  ou	
  de	
  ambivalência.	
  Contra	
  o	
  historicismo,	
  percorremos	
  as	
  
diversas	
  leituras	
  do	
  tempo,	
  ora	
  linear,	
  ora	
  cíclico,	
  ora	
  ondulatório,	
  para	
  concluir	
  que	
  a	
  história	
  
humana	
   é	
   uma	
  mistura	
   de	
   necessidade,	
   de	
   acaso	
   e	
   de	
   liberdade.	
   Isso	
   impede-­‐nos	
   qualquer	
  
determinismo	
  na	
  análise	
  dos	
  acontecimentos	
  e	
  deixa-­‐nos	
  na	
  incógnita	
  quanto	
  ao	
  desfecho	
  dos	
  
mesmos.	
  Como	
  em	
  qualquer	
  outra	
  época	
  somos	
  capazes	
  do	
  melhor	
  e	
  do	
  pior	
  e	
  nesta	
  transição	
  
de	
  fim	
  de	
  era	
  ficamos	
  sem	
  saber	
  se	
  vivemos	
  tempos	
  crepusculares	
  ou	
  de	
  renascimento.	
  	
  
	
  
O	
  conhecido	
  astrofísico	
  Carl	
  Sagan	
  disse	
  um	
  dia	
  que	
  nós	
  somos	
  feitos	
  do	
  pó	
  das	
  estrelas,	
  como	
  
se	
  os	
  elementos	
  que	
  nos	
  compõem	
  derivassem	
  de	
  colisões	
  e	
  explosões	
  de	
  antiquíssimos	
  astros	
  
nos	
  espaços	
   siderais	
  há	
  muitos	
  milhões	
  de	
  anos-­‐luz.	
  Por	
   sua	
  vez	
  Shakespeare,	
  na	
   sua	
  última	
  
peça	
  A	
  Tempestade,	
  põe	
  na	
  boca	
  do	
  duque	
  de	
  Milão	
  que	
  “somos	
  feitos	
  da	
  mesma	
  matéria	
  dos	
  
sonhos”.	
   Matéria	
   estelar	
   e	
   matéria	
   onírica,	
   é	
   essa	
   a	
   dualidade	
   da	
   nossa	
   condição.	
  
Mergulhamos	
   em	
   raízes	
   cósmicas	
   com	
   o	
   seu	
   quê	
   de	
   inexorável,	
   contudo	
   somos	
   capazes	
   de	
  
criar	
   novas	
   raízes	
   em	
   projectos	
   de	
   futuro.	
   A	
   crise	
   desta	
   civilização	
   dos	
   nossos	
   dias	
   pode,	
   é	
  
certo,	
  esmagar-­‐nos,	
  mas	
  também	
  aguarda	
  a	
  nossa	
  acção	
  transformadora.	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  	
  
	
  


