
	
  
	
  

BREVE	
  NOTA	
  SOBRE	
  AS	
  IDENTIDADES	
  MÚLTIPLAS	
  
	
  

	
  
Luís	
  Moita	
  

	
  
	
  
	
  
	
  
Palavras-­‐chave:	
  Identidade	
  /	
  Diferença	
  /	
  Singularidade	
  /Universalidade	
  
	
  
	
  
Resumo:	
  A	
  identidade	
  não	
  consiste	
  em	
  algo	
  de	
  intemporal,	
  à	
  maneira	
  de	
  uma	
  essência	
  
imutável,	
   mas	
   quase	
   sempre	
   ela	
   é	
   experimentada	
   como	
   uma	
   relação	
   viva,	
  
caracterizada	
  pelas	
  pluralidades	
  e	
  pelas	
  sobreposições,	
  ora	
  geográficas,	
  ora	
  compostas	
  
de	
   vínculos	
   não	
   espaciais.	
   Além	
   disso,	
   as	
   diferenças	
   podem	
   constituir-­‐se	
   como	
  
identidades-­‐raízes	
  ou	
  então	
  como	
  identidades-­‐projectos.	
  
	
  
Por	
  sua	
  vez,	
  a	
  universalidade	
  não	
  se	
  opõe	
  à	
  singularidade,	
  mas	
  enraíza-­‐se	
  no	
  concreto	
  
e	
  atinge-­‐se	
  pelo	
  aprofundamento	
  do	
  que	
  é,	
  justamente,	
  singular.	
  
	
  
	
  
	
  
Key-­‐words:	
  Identity	
  /	
  Difference	
  /	
  Singularity	
  /Universality	
  
	
  
	
  
Abstract:	
  Identity	
  does	
  not	
  consist	
  on	
  a	
  timeless	
  mood,	
  as	
  an	
  unchangeable	
  essence.	
  It	
  
is	
   usually	
   lived	
   as	
   a	
   dynamic	
   relationship,	
   made	
   of	
   pluralities	
   and	
   coincidences	
   of	
  
geographic	
  as	
  well	
  as	
  non-­‐spacial	
  bonds.	
  And	
  the	
  differences	
  can	
  be	
  originated	
  either	
  
on	
  root-­‐identities	
  or	
  on	
  project-­‐identities.	
  	
  
	
  
On	
  the	
  other	
  hand,	
  the	
  universality	
  is	
  not	
  opposed	
  to	
  the	
  singularity.	
  It	
  emerges	
  from	
  
reality	
  and	
  is	
  reached	
  through	
  the	
  deepening	
  of	
  what	
  it	
  precisely	
  is	
  –	
  singular.	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  



	
  
Enquanto	
   lia	
   o	
   notável	
   texto	
   de	
   Michel	
   Wieviorka	
   sentia-­‐me	
   a	
   percorrer	
   uma	
  
verdadeira	
  lição	
  no	
  domínio	
  das	
  ciências	
  sociais,	
  mas	
  só	
  no	
  último	
  parágrafo	
  encontrei	
  
a	
  referência	
  que	
  esperava	
  ver	
  surgir	
  a	
  qualquer	
  momento	
  da	
  longa	
  reflexão:	
  “as	
  nossas	
  
identidades	
   são	
   múltiplas”!	
   Não	
   é	
   uma	
   ideia	
   secundária,	
   antes	
   central.	
   Só	
   ela	
   nos	
  
acautela	
   contra	
   uma	
   visão	
   essencialista,	
   como	
   se	
   a	
   identidade	
   fosse	
   alguma	
   coisa	
  
fixada,	
   porventura	
   estática,	
   feita	
   de	
   uma	
   vez	
   por	
   todas,	
   isenta	
   de	
   ambiguidades,	
   de	
  
sobreposições.	
   Daí	
   a	
   possível	
   utilidade	
   de	
   acrescentar	
   algumas	
   outras	
   reflexões	
  
complementares	
  acerca	
  do	
  carácter	
  múltiplo	
  das	
  identidades.	
  
	
  
A	
  primeira	
  vez	
  que	
  fui	
  a	
  Barcelona,	
  já	
  nos	
  anos	
  80,	
  tive	
  a	
  percepção	
  de	
  uma	
  realidade,	
  
porventura	
  banal,	
  mas	
  que	
  marca	
  o	
  nosso	
   tempo.	
   Surpreendeu-­‐me	
  a	
  quantidade	
  de	
  
bandeiras	
  –	
  nada	
  menos	
  de	
  quatro	
  –	
  hasteadas,	
  com	
  maior	
  ou	
  menor	
  solenidade,	
  na	
  
generalidade	
   dos	
   edifícios	
   públicos:	
   a	
   bandeira	
   da	
   cidade	
   de	
   Barcelona,	
   a	
   da	
  
Comunidade	
  Autonómica	
  da	
  Catalunha,	
  a	
  de	
  Espanha	
  e	
  a	
  da	
  CEE.	
  Nessa	
  sucessão	
  de	
  
estandartes	
  parecia	
  visualizar-­‐se	
  a	
  sobreposição	
  de	
  níveis	
  institucionais	
  de	
  integração	
  e	
  
de	
  círculos	
  progressivamente	
  alargados	
  de	
  enquadramento	
  social.	
  No	
  meu	
  espírito	
  isso	
  
ficou	
   como	
   símbolo	
   da	
   multiplicação	
   de	
   identidades	
   que	
   se	
   acumulam	
   nas	
   nossas	
  
experiências	
  individuais	
  e	
  colectivas.	
  
	
  
Os	
   âmbitos	
   de	
   pertença	
   situam-­‐se	
   em	
   níveis	
   distintos,	
   por	
   vezes	
   territorialmente	
  
delimitados,	
  como	
  sejam	
  a	
  cidade,	
  a	
  região,	
  o	
  país,	
  o	
  continente,	
  para	
  já	
  não	
  falar	
  de	
  
outros	
   níveis	
  menos	
   territorializados	
   como	
   sejam	
   a	
   família,	
   o	
   clube	
   de	
   futebol	
   ou	
   a	
  
religião	
   que	
   se	
   pratica.	
   Os	
   patamares	
   ora	
   se	
   encaixam	
   como	
   as	
   bonecas	
   russas	
   –	
   o	
  
local,	
  o	
   regional,	
  o	
  nacional…	
  –	
  ora	
   se	
  cruzam	
  e	
   interpenetram	
  num	
  emaranhado	
  de	
  
solidariedades.	
  	
  
	
  
Com	
   facilidade	
   encontramos	
   exemplos	
   destas	
   sobreposições.	
   Conhecemos	
   pessoas	
  
que	
   são	
   meio	
   lisboetas,	
   meio	
   transmontanas;	
   identificam-­‐se	
   com	
   o	
   todo	
   nacional	
  
português;	
  sendo	
  lusófonas,	
  sentem-­‐me	
  em	
  casa	
  nas	
  áreas	
  onde	
  se	
  fala	
  essa	
  língua;	
  o	
  
mundo	
   latino,	
  desde	
  a	
   França	
  e	
  a	
   Itália	
   até	
  à	
  América	
  do	
  Sul,	
   constitui	
  muitas	
   vezes	
  
espaço	
  familiar;	
  reconhecem-­‐se	
  europeias;	
  têm	
  redes	
  de	
  cumplicidades	
  com	
  gente	
  de	
  
vários	
   continentes,	
   podem	
   localizar-­‐se	
  no	
  espaço	
   cristão	
  ou	
  partilhar	
   entendimentos	
  
intelectuais	
  com	
  várias	
  comunidades	
  científicas;	
  e	
  assim	
  por	
  diante.	
  
	
  
Eis	
  a	
  razão	
  porque	
  parece	
  difícil	
  pensar	
  a	
   identidade	
  no	
  singular.	
  As	
  “diferenças”	
  não	
  
delimitam	
   fronteiras	
   estáveis	
   entre	
   “nós”	
   e	
   os	
   “outros”.	
   Elas	
   convivem	
   em	
   nós	
  
mesmos,	
   algumas	
   em	
   tensão	
   conflitual,	
   outras	
   em	
   harmónica	
   complementaridade.	
  
Longe	
  de	
  serem	
  essências	
  “eternas”,	
  as	
   identidades,	
   sem	
  prejuízo	
  das	
   suas	
   linhas	
  de	
  
continuidade,	
   também	
   são	
   híbridas,	
  mutantes,	
   relacionais,	
   circunstanciais.	
   Por	
   vezes	
  
são	
  desdobramentos,	
  outras	
  sobreposições.	
  Quase	
  sempre	
  plurais.	
  



	
  
Acresce	
   que	
   nelas	
   dois	
   tipos	
   se	
   podem	
   distinguir:	
   a	
   identidade-­‐raíz	
   e	
   a	
   identidade-­‐
projecto.	
   Na	
   primeira	
   acepção,	
   sentimo-­‐nos	
   identificados,	
   uns	
   com	
   os	
   outros	
   e	
  
connosco	
  próprios,	
  mercê	
  das	
  continuidades	
  em	
  que	
  nos	
  reconhecemos,	
  das	
  tradições	
  
que	
  em	
  nós	
  se	
  perpetuam,	
  em	
  suma,	
  das	
  raízes	
  que	
  nos	
  são	
  comuns	
  e	
  que	
  florescem	
  
no	
  nosso	
  presente.	
  Uma	
  boa	
  parte	
  do	
  que	
  somos,	
  devemo-­‐lo	
  à	
   identidade-­‐raiz	
  cujos	
  
filamentos	
  se	
  prendem	
  e	
  se	
  enredam	
  no	
  passado.	
  No	
  segundo	
  sentido,	
  podemos	
  falar	
  
de	
   identidade-­‐projecto	
   como	
   o	
   que	
   nos	
   constitui	
   e	
   nos	
   une	
   em	
   função	
   do	
   que	
  
projectamos	
  para	
  o	
  futuro,	
  dos	
  ideais	
  que	
  partilhamos	
  e	
  das	
  metas	
  que	
  prosseguimos.	
  
A	
  primeira	
  recapitula	
  as	
  nossas	
  memórias,	
  a	
  segunda	
  aglutina	
  as	
  nossas	
  ambições.	
  	
  
	
  
A	
   sociedade	
   norte-­‐americana	
   tem	
   sido	
   apontada	
   como	
   um	
   bom	
   exemplo	
   desta	
  
dualidade:	
  os	
  cidadãos	
  dos	
  EUA,	
  oriundos	
  de	
  muitas	
   identidades-­‐raizes,	
  encontram	
  a	
  
sua	
  coesão	
  numa	
  única	
  identidade-­‐projecto,	
  a	
  do	
  “sonho	
  americano”.	
  Possivelmente,	
  
o	
  que	
  se	
  passa	
  com	
  a	
  construção	
  europeia	
  é	
  algo	
  de	
  análogo:	
  o	
  projecto	
  europeu	
  dá	
  
consistência	
   a	
   uma	
   identidade	
   nova	
   e	
   singular,	
   assente	
   numa	
   pluralidade	
   de	
  
identidades	
   nacionais.	
   Inversamente,	
   uma	
   única	
   identidade-­‐raiz	
   pode	
   fragmentar-­‐se	
  
em	
   diversas	
   identidades-­‐projectos,	
   o	
   que	
   ocorre	
   quando	
   numa	
  mesma	
   sociedade	
   a	
  
população	
   se	
   reparte	
   em	
   posições	
   irredutíveis,	
   como	
   parece	
   ser	
   o	
   caso	
   da	
   actual	
  
Venezuela,	
  quase	
  dividida	
  ao	
  meio	
  por	
  projectos	
  políticos	
  antagónicos.	
  
	
  
Este	
  vaivém	
  entre	
  unicidade	
  e	
  pluralidade	
  de	
   identidades	
   remete-­‐nos	
  para	
  um	
  outro	
  
que	
   é	
   o	
   vaivém	
   entre	
   singularidade	
   e	
   universalidade.	
   Só	
   na	
   aparência	
   estes	
   dois	
  
últimos	
   termos	
   apontam	
   para	
   realidades	
   contraditórias.	
   Poderia	
   pensar-­‐se	
   que	
   o	
  
singular	
   seria	
   o	
   diferente,	
   o	
   irrepetível,	
   e	
   o	
   universal	
   seria	
   o	
   estandardizado,	
   o	
  
incaracterístico,	
  despido	
  de	
  particularismos.	
  Mas	
  não.	
  A	
  universalidade	
  não	
  se	
  atinge	
  
por	
  desnudamento,	
  alcança-­‐se	
  por	
  enraizamento,	
  na	
  condição	
  de	
  este	
  ser	
  profundo.	
  
	
  
Neste	
   sentido,	
   as	
   diferenças	
   não	
   constituem	
   obstáculo	
   à	
   universalização.	
   Pelo	
  
contrário.	
  Aquilo	
  que,	
  na	
  sua	
  diferença,	
  na	
  sua	
  singularidade,	
  atinge	
  níveis	
  importantes	
  
do	
  humano	
  atinge	
  também,	
  nisso	
  mesmo,	
  um	
  carácter	
  universal.	
  É	
  verdade	
  que	
  uma	
  
asserção	
  se	
  pode	
  universalizar	
  graças	
  à	
  formalização	
  abstracta,	
  como	
  acontece	
  com	
  a	
  
linguagem	
  matemática.	
  Mas	
  em	
  muitos	
  outros	
   casos,	
   designadamente	
   com	
  as	
  obras	
  
de	
   arte,	
   elas	
   não	
   se	
   impõem	
   pela	
   estilização	
   ou	
   pela	
   generalização	
   nem	
   se	
   tornam	
  
acessíveis	
   a	
   um	
   grande	
   número	
   à	
   força	
   de	
   se	
   desprenderem	
   do	
   concreto.	
   Só	
   a	
  
penetrante	
  atenção	
  ao	
  particular	
  lhes	
  permite	
  elevar-­‐se	
  à	
  compreensão	
  de	
  todos.	
  Um	
  
quadro	
   de	
  Vermeer	
   está	
   profundamente	
   enraizado	
  no	
   século	
   de	
   ouro	
   da	
  Holanda	
   e	
  
por	
  isso	
  se	
  torna	
  universal.	
  Um	
  romance	
  de	
  Dostoievski	
  pode	
  ser	
  admirado	
  por	
  gente	
  
de	
  todas	
  as	
   latitudes	
  porque	
  vai	
  muito	
   longe	
  na	
  apreensão	
  de	
  experiências	
  humanas	
  
na	
  Rússia	
  do	
  séc.	
  XIX.	
  O	
  movimento	
  descendente	
  de	
  mergulhar	
  na	
  realidade	
  em	
  todo	
  o	
  



seu	
   particularismo	
   encontra-­‐se	
   com	
   o	
   movimento	
   ascendente	
   de	
   atingir	
   a	
  
universalidade.	
  
	
  
Já	
  noutra	
  circunstância	
  escrevi	
  em	
  torno	
  desta	
  mesma	
   ideia:	
   “Quando	
  é	
  profundo,	
  o	
  
singular	
   universaliza-­‐se.	
   Inversamente	
   na	
   profundidade	
   de	
   cada	
   indivíduo	
   está	
  
presente	
  a	
  universalidade”.	
  Recordo	
  agora	
  o	
  tema	
  a	
  propósito	
  das	
  “diferenças”	
  e	
  das	
  
“identidades”	
  segundo	
  Wieviorka.	
  Se	
  formos	
  autênticos	
  e	
  penetrantes	
  naquilo	
  que	
  nos	
  
diferencia,	
   longe	
  de	
  nos	
  distanciarmos	
  dos	
   restantes,	
   seremos	
  dignos	
  de	
  obter	
  a	
   sua	
  
aceitação.	
  
	
  
	
  
	
  


