
INSTITUTO	
  PIAGET	
  
	
  
	
  

Congresso	
  Internacional	
  
	
  

Evolução	
  das	
  Ciências,	
  Ética	
  	
  e	
  Educação:	
  
Percursos	
  para	
  a	
  emergência	
  de	
  uma	
  ética	
  operatória	
  

	
  
Lisboa,	
  30	
  Maio	
  –	
  1	
  de	
  Junho	
  

	
  
	
  

	
  
O	
  entendimento	
  do	
  processo	
  ético	
  

	
  
e	
  as	
  possibilidades	
  da	
  educação	
  moral	
  

	
  
	
  

Luís	
  Moita	
  
	
  
	
  
Resumo:	
  Deve	
  proceder-­‐se	
  a	
  uma	
  critica	
  do	
  racionalismo	
  moral,	
  tanto	
  mais	
  quanto	
  a	
  dialéctica	
  do	
  
comportamento	
  não	
  coincide	
  com	
  a	
  dialéctica	
  do	
  conhecimento.	
  
Entender	
   o	
   processo	
   ético	
   na	
   sua	
   globalidade	
   obriga	
   a	
   um	
   percurso	
   que	
   vai	
   do	
   desejo	
   à	
  
exteriorização,	
  no	
  âmbito	
  de	
  uma	
  relação	
  intersubjectiva	
  e	
  interactiva.	
  
Aí	
  se	
  descobre	
  a	
  importância	
  da	
  ideia	
  de	
  critério.	
  
A	
  apreensão	
  dos	
  valores	
  morais	
  é	
  inseparável	
  da	
  acção,	
  até	
  porque	
  eles	
  são	
  medições	
  da	
  relação,	
  
alem	
  de	
  que,	
  sendo	
  relativos,	
  os	
  valores	
  podem	
  representar	
  exigências	
  inconciliáveis.	
  De	
  qualquer	
  
modo,	
  a	
  sensibilidade	
  aos	
  valores	
  adquire-­‐se	
  no	
  empenhamento	
  pelos	
  valores.	
  
A	
   educação	
  moral	
   não	
   se	
   reduz	
   à	
   transmissão	
   de	
   conhecimentos,	
   nem	
   pode	
   ter	
   a	
   ambição	
   de	
  
comunicar	
  o	
  inefável.	
  Todavia,	
  há	
  lugar	
  para	
  o	
  testemunho	
  e	
  o	
  discurso.	
  
Uma	
  pedagogia	
  participativa	
  privilegia	
  a	
  discussão	
  ética,	
  a	
  qual	
   favorece	
  o	
  amadurecimento	
  dos	
  
critérios.	
  
	
  
	
  
	
  
	
  

“Quem	
  fez	
   isto?”,	
  pergunta	
  o	
  professor.	
  “Não	
  sei”,	
   responde	
  o	
  aluno.	
  Admitamos	
  que	
  ele	
  saiba,	
  

que	
  tem	
  conhecimento	
  de	
  algo	
  de	
  errado	
  feito	
  por	
  um	
  seu	
  colega.	
  Interrogado	
  pelo	
  professor	
  para	
  

efeitos	
   de	
   identificar	
   e	
   punir	
   o	
   responsável,	
   o	
   aluno	
   falta	
   à	
   verdade,	
  mente.	
   Espontaneamente,	
  

sacrifica	
  a	
   veracidade	
  da	
  palavra	
  e	
   rompe	
  o	
   circuito	
  da	
   comunicação	
  em	
  nome	
  da	
   cumplicidade	
  

com	
   o	
   seu	
   grupo.	
   Prefere	
  mentir	
   a	
   denunciar.	
   Se	
   a	
   relação	
   não	
   fosse	
   de	
   autoridade,	
   talvez	
   ele	
  

tivesse	
  a	
  coragem	
  de	
  responder:	
  "Sei,	
  mas	
  não	
  digo”.	
  



	
  

O	
  professor	
  vê	
  frustrado	
  o	
  objectivo	
  da	
  inquirição.	
  Se	
  vier	
  a	
  perceber	
  que	
  o	
  aluno	
  lhe	
  mentiu,	
  será	
  

tentado	
  a	
  censurá-­‐lo	
  ou	
  mesmo	
  a	
  castigá-­‐lo.	
  A	
  não	
  ser	
  que	
  valorize	
  positivamente	
  a	
  lealdade	
  entre	
  

colegas,	
  ao	
  ponto	
  de	
  apreciar	
  a	
  atitude	
  do	
  mentiroso.	
  Ou	
  então,	
  melhor	
  ainda,	
  que	
  saiba	
  repensar	
  

a	
   sua	
   relação	
   com	
   os	
   alunos	
   de	
   modo	
   que	
   eles	
   não	
   sintam	
   necessidade	
   de	
   mentir	
   para	
  

salvaguardarem	
  a	
  solidariedade	
  que	
  os	
  une.	
  

	
  

Dilemas	
  como	
  este	
  enchem	
  o	
  nosso	
  dia-­‐a-­‐dia	
  e	
  põem	
  à	
  prova	
  a	
  correcção	
  moral	
  da	
  nossa	
  conduta.	
  

Uma	
  reflexão	
  acerca	
  da	
  prática	
  educativa	
  não	
  pode	
  omitir	
  o	
  entendimento	
  sobre	
  o	
  processo	
  ético	
  

na	
  sua	
  globalidade,	
  sob	
  pena	
  de	
  deixar	
  em	
  aberto	
  uma	
  vasta	
  área	
  da	
  personalidade	
  individual	
  e	
  da	
  

convivência	
  em	
  esferas	
  mais	
  ou	
  menos	
  alargadas.	
  

	
  

Digo	
  bem	
  "na	
  sua	
  globalidade”,	
  porque	
  parece	
  fácil	
   truncar	
  o	
  processo	
  ético,	
   ter	
  dele	
  uma	
  visão	
  

reducionista,	
   analisá-­‐lo	
   à	
   luz	
   de	
   conceitos	
   que	
   não	
   lhe	
   são	
   forçosamente	
   adequados,	
   daí	
  

resultando	
  desfocagens	
  com	
  implicações	
  teóricas	
  e	
  consequências	
  práticas.	
  
	
  

Ao	
  mentir,	
   o	
   aluno	
   teve	
   razões	
  para	
  o	
   fazer,	
   embora	
   se	
  possa	
   legitimamente	
  perguntar	
   se	
   teve	
  

razão.	
  Razões,	
  razão	
  –	
  que	
  é	
  isso	
  ao	
  certo?	
  Será	
  que,	
  quando	
  decide,	
  utiliza	
  um	
  raciocínio	
  lógico,	
  à	
  

maneira	
   de	
   um	
   silogismo,	
   em	
   que,	
   estabelecidas	
   as	
   premissas,	
   delas	
   decorre	
   uma	
   conclusão	
  

peremptória?	
   Será	
   que	
   se	
   limita	
   a	
   aplicar,	
   casuisticamente	
   e	
   por	
   dedução,	
   normas	
   gerais	
   a	
  

situações	
  concretas?	
  O	
  que	
  o	
  leva	
  a	
  agir	
  desta	
  maneira	
  e	
  não	
  de	
  outra	
  é	
  apenas	
  o	
  impulso	
  do	
  juízo	
  

moral?	
  

	
  

Estudos	
   prestigiados	
   sobre	
   o	
   desenvolvimento	
   moral,	
   assentes	
   em	
   investigações	
   empíricas,	
  

concluíram	
  pela	
  existência	
  de	
  paralelismos	
  entre	
  o	
  desenvolvimento	
  cognitivo	
  (em	
  sentido	
  estrito)	
  

e	
   o	
   desenvolvimento	
  moral,	
   ambos	
   correlacionados	
   no	
   âmbito	
   da	
   aprendizagem	
   construtivista.	
  

Estou	
  a	
  pensar,	
  sobretudo,	
  em	
  Piaget	
  e	
  Kohlberg.	
  Para	
  este	
  último,	
  inclusivamente,	
  existe	
  conexão	
  

entre	
  o	
  pensamento	
  formal-­‐operativo	
  e	
  o	
  juízo	
  moral	
  pós-­‐convencional.	
  

	
  

Receio	
  que	
  estas	
  importantes	
  conclusões	
  sejam	
  interpretadas	
  no	
  sentido	
  de	
  reduzir	
  a	
  ética	
  à	
  sua	
  

componente	
   cognitiva,	
   ou	
   que	
   se	
   pense	
   encontrar	
   nelas	
   fundamento	
   para	
   a	
   defesa	
   do	
  

racionalismo	
  moral.	
  O	
  formalismo	
  racionalista	
  da	
  ética	
  kantiana	
  exerceu	
  uma	
  influência	
  duradoira,	
  

que	
  hoje	
  parece	
  até	
  reviver,	
  mas	
  que	
  julgo	
  parcialmente	
  negativa	
  para	
  a	
  compreensão	
  da	
  mora-­‐

lidade.	
  Claro	
  que	
  a	
  razão	
  prática	
  não	
  se	
  confunde	
  com	
  a	
  razão	
  pura,	
  mas	
  a	
  verdade	
  é	
  que	
  em	
  Kant	
  

as	
  distinções	
  formal/material	
  e	
  a	
  priori/a	
  posteriori	
  são	
  uma	
  espécie	
  de	
  registo	
  comum	
  presente	
  

em	
  ambas,	
  de	
  maneira	
  provavelmente	
  discutível.	
  



	
  

Devo	
  à	
  filósofa	
  espanhola	
  Victoria	
  Camps	
  o	
  ter-­‐me	
  chamado	
  a	
  atenção	
  para	
  o	
  facto	
  de	
  Hegel,	
   já	
  

ele,	
   se	
   demarcar	
   do	
   imperativo	
   categórico	
   kantiano,	
   lugar	
   da	
   razão	
   solitária	
   que	
   ambiciona	
   a	
  

universalidade,	
   para	
   contrapor	
   à	
   consciência	
   moral	
   abstracta	
   a	
   importância	
   da	
   linguagem	
   e	
   da	
  

acção.	
   Da	
   Fenomenologia	
   do	
   Espírito	
   destaca	
   Victoria	
   Camps	
   duas	
   coisas:	
   “a	
   descoberta	
   da	
  

linguagem	
   como	
   lugar	
   de	
   reconhecimento	
   e	
   reconciliação	
   das	
   consciências	
   e	
   a	
   chamada	
   de	
  

atenção	
   para	
   a	
   própria	
   acção	
  moral.	
   No	
   primeiro	
   caso,	
   Hegel	
   constitui-­‐se	
   pioneiro	
   da	
  moderna	
  

abordagem	
   linguística,	
   na	
   medida	
   em	
   que	
   ultrapassa	
   a	
   representação	
   solipsista	
   (...)	
   pela	
  

comunicação	
  ou	
  reconhecimento	
  do	
  outro	
  e	
  pelo	
  outro,	
  através	
  da	
  linguagem.	
  Em	
  segundo	
  lugar,	
  

Hegel	
  recusa	
  a	
  consciência	
  identificada	
  com	
  a	
  lei	
  moral,	
  que	
  nunca	
  chega	
  a	
  actuar	
  por	
  medo	
  de	
  se	
  

cobrir	
  de	
  impurezas,	
  a	
  favor	
  da	
  consciência	
  segura	
  de	
  si	
  que	
  actua	
  não	
  obstante	
  a	
  singularidade	
  de	
  

qualquer	
  acção”	
  (1).	
  

	
  

Talvez	
   seja	
   esta	
   tradição	
   hegeliana	
   que	
   se	
   manifesta	
   nas	
   teses	
   de	
   Habermas	
   sobre	
   a	
   acção	
  

comunicativa.	
  Mantendo-­‐se	
  no	
  ponto	
  de	
  vista	
  de	
  uma	
  ética	
  procedimental,	
  ele	
   tem	
  o	
  mérito	
  de	
  

localizar	
   a	
   validade	
   da	
   norma	
   no	
   quadro	
   da	
   discussão	
   ética	
   e	
   da	
   argumentação	
   plural,	
   cujo	
  

pressuposto	
  é	
  a	
  linguagem	
  comum	
  e	
  cujo	
  terreno	
  de	
  efectivação	
  é	
  justamente	
  o	
  da	
  acção	
  moral.	
  	
  

	
  

A	
   crítica	
   do	
   racionalismo	
  em	
  ética	
   resulta	
   ainda	
  da	
   impossibilidade	
  de	
   confundir	
   a	
   dialéctica	
   do	
  

conhecimento	
   com	
   a	
   dialéctica	
   do	
   comportamento.	
   Voltando	
   a	
   Kant,	
   ele	
   constitui	
   um	
   marco	
  

fundamental	
  na	
  afirmação	
  da	
  autonomia	
  da	
  consciência,	
  mas	
  a	
  sua	
  recusa	
  de	
  uma	
  ética	
  “material”	
  

do	
  bem	
  e	
  da	
  felicidade	
  conduziu-­‐o	
  a	
  uma	
  ética	
  do	
  dever	
  formal,	
  sendo	
  que	
  o	
  dever	
  é	
  o	
  que	
  a	
  razão	
  

apreende	
   como	
   obrigatório.	
   Nesta	
   transposição	
   das	
   categorias	
   formais,	
   próprias	
   da	
   crítica	
   do	
  

conhecimento,	
   para	
   o	
   domínio	
   da	
   acção,	
   perde-­‐se	
   a	
   especificidade	
   do	
   comportamento.	
   Já	
   num	
  

texto,	
   pouco	
   conhecido,	
   de	
   1965,	
   Paul	
   Ricoeur	
   distanciava-­‐se	
   nestes	
   termos	
   da	
   ética	
   kantiana:	
  

“Importa	
   renunciar	
   a	
   qualquer	
   oposição	
   do	
   estilo	
   forma-­‐matéria,	
   que	
   diz	
   respeito	
   às	
   operações	
  

constitutivas	
  da	
  verdade,	
  e	
  aceder	
  a	
  uma	
  dialéctica	
  do	
  agir,	
  cujo	
  tema	
  central	
  seria	
  a	
   relação	
  da	
  

operação	
  à	
  obra,	
  do	
  desejo	
  de	
  ser	
  à	
  sua	
  efectuação”	
  (2).	
  

	
  

Levar-­‐nos-­‐ia	
   longe	
   explorar	
   aqui	
   todas	
   as	
   sugestões	
   contidas	
   nestas	
   palavras,	
   desde	
   o	
   carácter	
  

“originário”	
  do	
  desejo	
  até	
  ao	
  processo	
  da	
  sua	
  exteriorização,	
  culminando	
  no	
  agir	
  concreto	
  que	
  é	
  o	
  

próprio	
  momento	
  de	
  resolução	
  da	
  questão	
  ética.	
  Pelo	
  menos,	
   retenhamos	
  agora	
  estas	
   ideias	
  de	
  

que	
   a	
   esfera	
   do	
   comportamento	
   não	
   é	
   adequadamente	
   analisável	
   à	
   luz	
   dos	
   mecanismos	
   do	
  

conhecimento	
   e	
   de	
   que	
   a	
   recusa	
   do	
   racionalismo	
   ético	
   tem	
   sérias	
   implicações	
   para	
   a	
   educação	
  

moral,	
  como	
  adiante	
  veremos.	
  Adiantemos	
  desde	
  já	
  que	
  o	
  "racional"	
  nem	
  sempre	
  é	
  "razoável"	
  e	
  

que	
  a	
  decisão	
  moral	
  –	
  sem	
  prejuízo	
  de	
  se	
  fundar	
  em	
  razões	
  e,	
  portanto,	
  de	
  visar	
  a	
  racionalidade	
  –	
  



há-­‐de	
   procurar	
   fundamentalmente	
   a	
   razoabilidade.	
   Este	
   termo	
   "razoabilidade"	
   pode	
   parecer	
  

frouxo	
  e	
  de	
  reduzida	
  conotação	
  normativa	
  ou	
  imperativa,	
  mas	
  convém	
  advertir	
  que	
  muitas	
  vezes	
  o	
  

tecnicamente	
   racional	
   se	
   revela	
   humanamente	
   insensato,	
   pelo	
   que	
   a	
   busca	
   de	
   razoabilidade	
  

condiciona,	
  em	
  última	
  análise,	
  a	
  correcção	
  do	
  agir.	
  

	
  

Regressemos,	
  porém,	
  ao	
  exemplo	
  inicial	
  do	
  diálogo	
  entre	
  o	
  professor	
  e	
  o	
  aluno.	
  Posto	
  na	
  situação	
  

concreta	
  de	
  ser	
  interrogado	
  sobre	
  a	
  autoria	
  de	
  um	
  qualquer	
  comportamento	
  negativo,	
  o	
  aluno	
  é	
  

chamado	
  a	
  decidir.	
  A	
  sua	
  resposta	
  nunca	
  será	
   insignificante,	
   terá	
  sempre	
  um	
  significado	
  ao	
  qual	
  

não	
  se	
  pode	
  esquivar.	
  Podemos	
  imaginar	
  que,	
  nos	
  segundos	
  de	
  indecisão	
  antes	
  de	
  responder,	
  se	
  

trava	
  na	
  sua	
  cabeça	
  o	
  combate	
  entre	
  duas	
  prescrições,	
  no	
  caso,	
  antagónicas:	
  "não	
  devo	
  mentir",	
  

"não	
  devo	
  denunciar".	
  Se	
  ele	
  se	
  reportasse	
  única	
  e	
  simplesmente	
  às	
  normas	
  gerais	
  interiorizadas	
  

pela	
   sua	
   consciência,	
   ficaria	
   prisioneiro	
   da	
   alternativa	
   entre	
  mentir	
   e	
   denunciar,	
   provavelmente	
  

incapaz	
  de	
  decidir.	
  O	
  purismo	
  lógico	
  seria	
  literalmente	
  paralisante.	
  

	
  

A	
  referência	
  às	
  normas	
  gerais	
  está	
  longe	
  de	
  ser	
  inútil	
  e	
  todavia	
  é	
  insuficiente.	
  Naquele	
  campo	
  da	
  

realidade	
  situada,	
  que	
  é	
  o	
  espaço	
  e	
  o	
   tempo	
  do	
  exercício	
  da	
   sua	
   responsabilidade,	
  o	
  aluno	
  está	
  

confrontado,	
  não	
  tanto	
  com	
  preceitos	
  genéricos,	
  como	
  com	
  pessoas	
  concretas.	
  Há	
  o	
  professor	
  que	
  

o	
  interpela,	
  há	
  os	
  colegas	
  com	
  quem	
  está	
  solidário,	
  há	
  eventualmente	
  terceiros	
  prejudicados	
  pela	
  

conduta	
  em	
  apreço,	
  há	
  enfim	
  toda	
  a	
  teia	
  de	
  relações	
  inter-­‐pessoais	
  que	
  delimitam	
  a	
  área	
  da	
  sua	
  

decisão.	
  É	
  nesse	
  múltiplo	
  circuito	
  de	
  relações,	
  como	
  num	
  sistema	
  integrado	
  de	
  correntes	
  eléctricas	
  

e	
  de	
  campos	
  magnéticos,	
  que	
  irrompem	
  os	
  apelos	
  morais	
  e	
  que	
  interferem	
  as	
  decisões	
  tomadas.	
  A	
  

responsabilidade	
  é	
  exactamente	
  a	
  capacidade	
  de	
  dar	
  respostas	
  a	
  esses	
  apelos,	
  numerosos	
  e	
  por	
  

vezes	
  contraditórios,	
  que	
  partem	
  do	
  tecido	
  relacional.	
  

	
  

Assim,	
   a	
   ética	
   não	
   pode	
   pretender	
   a	
   objectividade	
   referenciada	
   a	
   uma	
   norma	
   universal,	
   mas	
  

valida-­‐se	
  de	
  modo	
  quase	
  sempre	
  problemático	
  no	
  âmbito	
  da	
  intersubjectividade.	
  É	
  no	
  circuito	
  das	
  

relações,	
  onde	
  as	
  pessoas	
  interagem,	
  que	
  se	
  funda	
  o	
  imperativo	
  moral	
  e	
  que	
  se	
  descortina	
  a	
  opção	
  

mais	
  adequada.	
  Só	
  uma	
  ética	
  intersubjectiva	
  e	
  interactiva	
  possibilita	
  o	
  entendimento	
  do	
  processo	
  

moral,	
  mostrando	
   como	
   as	
   exigências	
   das	
   relações	
   inter-­‐pessoais	
   incorporam	
   e	
   absorvem,	
  mas	
  

também	
  ultrapassam	
  e	
  relativizam,	
  as	
  exigências	
  da	
  lei.	
  

	
  

Por	
   isso	
   a	
   ética,	
   mais	
   que	
   lógica,	
   é	
   dialógica,	
   no	
   sentido	
   etimológico	
   do	
   termo,	
   isto	
   é,	
   assente	
  

numa	
   circulação	
   do	
   "logos",	
   como	
   se	
   houvesse	
   um	
   vai-­‐vem	
   de	
   palavras,	
   uma	
   permuta	
   de	
  

mensagens	
   interpelativas	
   entre	
   os	
   sujeitos	
   envolvidos	
   na	
   situação.	
   Se	
   fosse	
   apenas	
   lógica,	
   a	
  

deliberação	
   final	
   seria	
  deduzida	
  de	
  princípios	
  gerais,	
  mercê	
  do	
  encadeamento	
  de	
  conceitos	
  e	
  da	
  

sua	
  imposição	
  conclusiva.	
  Sendo	
  dialógica,	
  a	
  moral	
  busca	
  a	
  razoabilidade	
  na	
  incerteza	
  das	
  relações	
  



cruzadas.	
  

	
  

Tanto	
  mais	
  que,	
  como	
  vimos,	
  a	
  situação	
  implica	
  com	
  frequência	
  o	
  antagonismo	
  das	
  normas:	
  "não	
  

devo	
  mentir",	
  "não	
  devo	
  denunciar".	
  Sob	
  esta	
  contradição	
  esconde-­‐se	
  aquele	
  que	
  é	
  seguramente	
  

o	
   maior	
   drama	
   da	
   moral	
   vivida,	
   ou	
   seja,	
   o	
   conflito	
   dos	
   valores.	
   A	
   consciência	
   do	
   aluno	
   fica	
  

repartida	
  face	
  à	
  incompatibilidade	
  conjuntural	
  entre	
  os	
  dois	
  princípios,	
  a	
  saber,	
  a	
  veracidade	
  para	
  

com	
   o	
   professor	
   e	
   a	
   solidariedade	
   para	
   com	
   o	
   colega	
   culpado.	
   Afrontam-­‐se	
   duas	
   espécies	
   de	
  

lealdade,	
  uma	
  delas	
  terá	
  de	
  prevalecer	
  e	
  a	
  outra	
  ser	
  sacrificada.	
  Neste	
  caso,	
  é	
  certo,	
  o	
  conflito	
  não	
  

é	
  irreparável,	
  porque	
  o	
  aluno	
  poderia	
  ter	
  a	
  suficiente	
  mas	
  improvável	
  maturidade	
  para	
  enfrentar	
  a	
  

autoridade	
   e	
   responder:	
   "Sei,	
   mas	
   não	
   digo".	
   Quantas	
   vezes,	
   porém,	
   essa	
   saída	
   não	
   existe	
   e	
   o	
  

conflito	
  dos	
  valores	
  se	
  resolve	
  pelo	
  sacrifício	
  de	
  um	
  deles!	
  Bastaria,	
  neste	
  caso,	
  que	
  o	
  aluno	
  con-­‐

siderasse	
   necessário	
   denunciar	
   o	
   colega	
   em	
   nome	
   de	
   qualquer	
   motivo	
   julgado	
   mais	
   forte.	
   À	
  

pergunta	
  do	
  professor:	
  "Quem	
  fez	
  isto?",	
  ele	
  responderia:	
  “Foi	
  fulano”.	
  Corria	
  o	
  risco	
  da	
  delação	
  

para	
  salvaguardar	
  algo	
  de	
  mais	
  imperioso.	
  

	
  

A	
  priori,	
  não	
  estamos	
  em	
  condições	
  de	
  estabelecer	
  a	
  conduta	
  preferível.	
  Os	
  princípios	
  de	
  natureza	
  

geral,	
  bloqueados	
  pelas	
  suas	
  próprias	
  contradições,	
  manifestaram	
  diminuta	
  operacionalidade	
  para	
  

determinarem	
  a	
  decisão.	
  Só	
  no	
  quadro	
  dialógico	
  da	
  multiforme	
  e	
  complexa	
  relação	
  em	
  que	
  está	
  

inserido,	
  o	
  aluno	
  poderá	
  optar	
  em	
  consciência,	
  superando	
  os	
  dilemas	
  do	
  proibido	
  e	
  do	
  obrigatório	
  

para	
  entrar	
  na	
  dialéctica	
  do	
  possível	
  e	
  do	
  desejável.	
  

	
  

Estaremos	
   então	
   condenados	
   ao	
   arbitrário?	
   Ou,	
   no	
   mínimo,	
   teremos	
   de	
   nos	
   conformar	
   à	
  

inutilidade	
   do	
   discurso	
   moral	
   genérico?	
   Longe	
   disso.	
   A	
   insuficiência	
   da	
   norma	
   abstracta	
   não	
  

aponta	
   para	
   a	
   sua	
   diluição,	
   mas	
   para	
   a	
   sua	
   integração	
   e	
   superação	
   no	
   conceito	
  mais	
   vasto	
   de	
  

critério.	
  

	
  

O	
  radical	
  grego	
  permite	
  associar	
  "critério"	
  a	
  "crise"	
  e	
  a	
  "crítico"	
  ou	
  "crítica".	
  Digamos	
  que	
  agir	
  com	
  

critério	
   é	
   usar	
   de	
   discernimento,	
   ou	
   seja,	
   capacidade	
   de	
   leitura	
   crítica	
   de	
   uma	
   realidade	
   onde	
  

estão	
   presentes	
   factores	
   de	
   crise,	
   portanto	
   problemáticos,	
   exigindo	
   elucidação,	
   destrinça	
   e	
  

ponderação	
   (no	
   sentido	
   quase	
   literal	
   de	
   pesagem).	
   O	
   critério	
   é	
   um	
   misto	
   de	
   lucidez	
   e	
   de	
  

sensibilidade,	
  é	
  um	
  exercício	
  de	
  inteligência	
  (de	
  novo	
  na	
  acepção	
  literal	
  de	
  "leitura	
  interior")	
  mas	
  

também	
   de	
   emoções	
   e	
   paixões.	
   O	
   critério	
   tem	
   por	
   campo	
   de	
   observação	
   a	
   situação,	
   na	
   sua	
  

singularidade	
   e	
   na	
   sua	
   globalidade,	
   a	
   teia	
   de	
   relações	
   que	
   a	
   compõe	
   e	
   os	
   significados	
  

interpelativos	
  que	
  dela	
  emanam.	
  O	
  critério,	
  na	
  junção	
  do	
  racional	
  e	
  do	
  afectivo,	
  apreende	
  o	
  que	
  

está	
   criticamente	
   em	
   jogo	
   e	
   mede	
   as	
   consequências	
   previsíveis	
   das	
   alternativas.	
   Não	
   é	
   acto	
  

diletante	
   porque	
   o	
   discernimento	
   torna-­‐se	
   opção,	
   adquire	
   densidade	
   operativa	
   e	
   tende	
   a	
  



materializar-­‐se	
  na	
  exterioridade.	
  

	
  

O	
   critério	
   tem	
   em	
   conta	
   as	
   prescrições	
   adquiridas,	
   reconhece	
   as	
   normas	
   éticas	
   socialmente	
  

codificadas,	
   mas	
   não	
   esgota	
   nelas	
   a	
   sua	
   consideração,	
   absorve-­‐as	
   na	
   leitura	
   da	
   complexidade	
  

situada	
  e	
  portanto	
  relativiza-­‐as,	
  no	
  sentido	
  de	
  as	
  reportar	
  às	
  relações	
  vividas.	
  O	
  sujeito	
  moral	
  não	
  

é	
  o	
  executor	
  de	
  regras	
  já	
  dadas,	
  é	
  o	
  responsável	
  por	
  um	
  agir	
  criterioso.	
  
	
  

O	
   critério	
  é,	
  pois,	
  um	
  momento	
  de	
  avaliação,	
  no	
   sentido	
  de	
   captação	
  de	
  valores,	
  e	
   resolve	
  pela	
  

ponderação	
   o	
   conflito	
   entre	
   eles.	
  Os	
   valores,	
   por	
   sua	
   vez,	
   são	
   mediações	
   da	
   relação	
   entre	
   as	
  

pessoas.	
  Quando	
  há	
  pouco	
  falávamos	
  de	
  veracidade,	
  lealdade,	
  solidariedade...,	
  o	
  que	
  é	
  isso	
  senão	
  

exigências	
  parcelares	
  da	
  relação	
  intersubjectiva?	
  

	
  

Ao	
  valorizar	
  mais	
  isto	
  em	
  detrimento	
  daquilo,	
  cada	
  um	
  assume	
  os	
  respectivos	
  riscos,	
  mas	
  não	
  o	
  faz	
  

habitualmente	
   de	
   modo	
   isolado,	
   pois	
   à	
   escolha	
   não	
   é	
   indiferente	
   a	
   aceitação	
   pelo	
   "grupo	
   de	
  

referência".	
   Este	
   conceito	
   foi	
   desenvolvido	
   pela	
   escola	
   norte-­‐americana	
   do	
   interaccionismo	
  

simbólico	
   e	
   parece	
   interessante	
   utilizá-­‐lo	
   aqui.	
   Em	
   cada	
   indivíduo,	
   os	
   valores	
   dominantes	
   são	
  

partilhados	
   com	
   um	
   espaço	
   de	
   socialização,	
   delimitado	
   pela	
   pertença	
   a	
   um	
   grupo	
   integrador,	
  

fonte	
  de	
  identidade,	
  de	
  identificação,	
  de	
  reconhecimento	
  mútuo.	
  A	
  sensibilidade	
  aos	
  valores	
  não	
  é	
  

um	
  exercício	
  quimicamente	
  puro	
  da	
  consciência	
   solitária	
  e	
  o	
  comportamento	
  é	
   frequentemente	
  

ditado	
  pela	
  aceitabilidade	
  por	
  parte	
  do	
   "grupo	
  de	
   referência".	
  O	
  aluno	
  que	
   responde	
   "Não	
   sei",	
  

tem	
  a	
  expectativa	
  de	
  que	
  a	
  sua	
  conduta	
  mereça	
  reconhecimento	
  por	
  parte	
  do	
  grupo	
  de	
  colegas.	
  

	
  

Essa	
  mesma	
  sensibilidade	
  aos	
  valores,	
  por	
  outro	
   lado,	
  não	
  é	
  adquirida	
  pela	
  via	
  discursiva	
  ou,	
   se	
  

quisermos,	
  didáctica,	
  mas	
  pela	
  acção	
  onde	
  ela	
   se	
  põe	
  à	
  prova.	
  Mais	
  uma	
  vez	
   sou	
   levado	
  a	
   citar	
  

Paul	
  Ricoeur,	
  para	
  quem	
  "os	
  valores	
  nunca	
  são	
  dados	
  a	
  uma	
  consciência	
  espectacular"	
   (3),	
  quer	
  

dizer,	
   não	
   os	
   apreendemos	
   na	
   qualidade	
   de	
   espectadores.	
   Não	
   conhecemos	
   os	
   valores	
   como	
  

conhecemos	
   as	
   coisas	
   e	
   muito	
   menos	
   os	
   podemos	
   contemplar	
   como	
   se	
   eles	
   fossem	
   essências	
  

eternas,	
  à	
  maneira	
  do	
  platonismo.	
  Só	
  captamos	
  os	
  valores	
  quando	
  nos	
  empenhamos	
  por	
  eles	
  e	
  a	
  

sensibilidade	
   adquire-­‐se	
   na	
   dedicação	
   activa.	
   O	
   mesmo	
   autor	
   fala	
   de	
   "consciência	
   militante"	
   e	
  

acrescenta:	
   "Eu	
   não	
   vejo	
   senão	
   o	
   que	
   estou	
   pronto	
   a	
   servir"	
   e	
   "Eu	
   não	
   sou	
   a	
   testemunha	
   dos	
  

valores	
   se	
   não	
   for	
   o	
   seu	
   cavaleiro"	
   (4).	
   Só	
   na	
   luta	
   pelos	
   valores,	
   em	
   pleno	
   calor	
   da	
   acção,	
  

cultivamos	
  o	
  apreço	
  por	
  eles.	
  

	
  

Esta	
  permanente	
  ligação	
  ao	
  agir,	
  momento	
  de	
  resolução	
  do	
  problema	
  ético,	
  conduz-­‐nos	
  de	
  novo	
  à	
  

insuficiência	
   do	
   juízo	
   moral,	
   por	
   maior	
   que	
   seja	
   a	
   sua	
   correcção.	
   Não	
   basta	
   que	
   eu	
   avalie	
  

adequadamente	
  o	
  que	
  me	
  é	
  exigido,	
  é	
  preciso	
  ainda	
  que	
  me	
  determine	
  a	
  actuá-­‐lo.	
  Admitamos	
  que	
  



o	
  aluno	
  do	
  nosso	
  exemplo	
  tenha	
  a	
  noção	
  clara	
  de	
  que	
  não	
  deve	
  denunciar	
  o	
  colega	
  e	
  todavia,	
  por	
  

submissão	
  ou	
  por	
  cobardia	
  ou	
  por	
  conformismo,	
  responde	
  "Foi	
  Fulano".	
  Ajuizou	
  acertadamente,	
  

mas	
  agiu	
  em	
  contradição	
  consigo	
  próprio	
  e	
  sentirá	
  provavelmente	
  mal-­‐estar,	
  vergonha,	
  remorso.	
  

Daí	
  temos	
  de	
  concluir	
  que	
  a	
  determinação	
  volitiva	
  é	
  uma	
  componente	
  imprescindível	
  do	
  processo	
  

moral	
  na	
  sua	
  globalidade.	
  

	
  

Em	
  suma,	
  de	
  vários	
  modos	
  venho	
  defendendo	
  uma	
  determinada	
  concepção	
  da	
  ética,	
  cujos	
  traços	
  

gerais	
  é	
  possível	
   recapitular:	
  uma	
  ética	
  não	
  apenas	
  do	
   racional	
  mas	
  do	
   razoável,	
  não	
  apenas	
  do	
  

indivíduo	
  mas	
  do	
  intersubjectivo,	
  não	
  apenas	
  lógica	
  mas	
  dialógica,	
  não	
  apenas	
  da	
  linguagem	
  mas	
  

da	
   interacção,	
   não	
   apenas	
   do	
   critério	
   mas	
   da	
   determinação,	
   não	
   apenas	
   da	
   consideração	
   dos	
  

valores	
  mas	
  do	
  empenho	
  na	
  luta	
  por	
  eles.	
  

	
  

Feito	
  este	
  apontamento,	
  resta	
  o	
  problema	
  das	
  possibilidades	
  e	
  das	
  condições	
  da	
  educação	
  moral.	
  

Do	
   entendimento	
   adoptado	
   resultam	
   diversas	
   consequências	
   para	
   a	
   relação	
   pedagógica,	
  

designadamente	
  a	
  que	
  se	
  estabelece	
  no	
  quadro	
  escolar.	
  Outros	
  intervenientes	
  o	
  farão	
  com	
  maior	
  

desenvolvimento	
   e,	
   seguramente,	
   maior	
   competência,	
   pelo	
   que	
   me	
   poderei	
   limitar	
   a	
   algumas	
  

reflexões	
  conclusivas.	
  

	
  

Antes	
  de	
  mais,	
  torna-­‐se	
  claro	
  que	
  a	
  formação	
  ética	
  não	
  é	
  comparável	
  ao	
  processo	
  de	
  transmissão	
  

de	
  conhecimentos,	
  simplesmente	
  porque	
  a	
  aprendizagem	
  moral	
  não	
  é	
  redutível	
  à	
  aprendizagem	
  

cognitiva,	
  mesmo	
   quando	
   se	
   podem	
   estabelecer	
   ligações	
   entre	
   uma	
   e	
   outra	
   esfera.	
   Por	
   isso,	
   o	
  

discurso	
   moralizante	
   é	
   razoavelmente	
   inútil	
   e	
   muitas	
   vezes	
   contraproducente:	
   não	
   só	
   é	
   pouco	
  

funcional	
  como	
  ainda	
  provoca,	
  com	
  frequência,	
  disfunções	
  nas	
  atitudes	
  do	
  indivíduo,	
  ao	
  polarizar	
  

excessivamente	
  a	
  sua	
  atenção	
  nos	
  enunciados	
  normativos,	
  cuja	
  operacionalidade	
  já	
  sabemos	
  ser	
  

problemática.	
  

	
  

O	
  educador	
  não	
  pode	
  ter	
  a	
  ambição	
  de	
  comunicar	
  as	
  suas	
  percepções	
  mais	
  profundas	
  porque	
  elas	
  

pertencem	
   ao	
   domínio	
   do	
   inefável.	
   A	
   sensibilidade	
   aos	
   valores	
   não	
   é	
   talvez,	
   em	
   si	
   mesma,	
  

transmissível	
  e	
  a	
  via	
  privilegiada	
  da	
  educação	
  moral	
  é,	
  porventura,	
  a	
  atestação	
   testemunhal	
  dos	
  

valores	
   vividos.	
   Em	
   consequência,	
   a	
   educação	
   moral	
   é,	
   em	
   última	
   análise,	
   pouco	
   ou	
   nada	
  

susceptível	
  de	
  ser	
  programada	
  e	
  de	
  constituir	
  matéria	
  de	
  ensino	
  sistemático.	
  A	
  personalidade	
  do	
  

educador,	
   tal	
   como	
  se	
   revela	
  nas	
  condutas	
  efectivas,	
  ganha	
  assim	
  um	
  relevo	
  superior	
  ao	
  da	
  sua	
  

insistência	
  discursiva.	
  

	
  

A	
   aquisição	
   de	
   aptidões	
   de	
   critério	
  moral	
   não	
   é	
   um	
  processo	
   laboratorial,	
   nem	
  a	
   formação	
   dos	
  

educandos	
  se	
  obtém	
  por	
  métodos	
  de	
  preservação	
  e	
  resguardo,	
  como	
  se	
  uma	
  doutrinação	
  prévia	
  



fosse	
  bagagem	
  satisfatória	
  para	
  os	
  embates	
  da	
  vida.	
  Como	
  vimos,	
  a	
  sensibilidade	
  aos	
  valores	
  não	
  

se	
  adquire	
  a	
  frio	
  mas	
  a	
  quente,	
  pelo	
  que	
  a	
  formação	
  moral	
  há-­‐de	
  privilegiar	
  as	
  vivências	
  e	
  valorizar	
  

os	
  momentos	
  críticos	
  onde	
  verdadeiramente	
  se	
  aprofundam	
  os	
  critérios.	
  

	
  

Apesar	
   de	
   tudo	
   isto,	
   no	
   conjunto	
   da	
   acção	
   educativa	
   o	
   discurso	
   ético	
   é	
   possível	
   e	
   mesmo	
  

necessário,	
  na	
  medida	
  em	
  que	
  as	
  normas	
  morais	
  representam	
  uma	
  sabedoria	
  acumulada	
  que	
  seria	
  

imprudente	
   subestimar.	
   Todavia,	
   o	
   enunciado	
   das	
   prescrições	
   deve	
   estar	
   subalternizado	
   face	
   a	
  

essa	
  outra	
  capacidade	
  que	
  é	
  a	
  de	
  leitura	
  das	
  situações	
  e	
  de	
  escuta	
  aos	
  apelos	
  nelas	
  contidos.	
  

	
  

O	
   caminho	
   de	
  maturidade	
  moral	
   descreve	
   um	
   itinerário	
   que	
   se	
   orienta	
   para	
   duas	
   direcções,	
   só	
  

aparentemente	
  contraditórias:	
  a	
  progressiva	
  autonomia	
  e	
  a	
  progressiva	
  socialização.	
  Em	
  nome	
  da	
  

autonomia	
   há-­‐de	
   superar-­‐se	
   o	
   conformismo,	
   enquanto	
   seguimento	
   acrítico	
   das	
   convenções	
   ou	
  

pressões	
   sociais,	
   o	
   autoritarismo,	
   enquanto	
   submissão	
   infantilizante	
   às	
   regras	
   apenas	
   por	
  

emanarem	
  da	
   autoridade,	
   e,	
   por	
  maioria	
   de	
   razão,	
   a	
   sacralização	
   dos	
   preceitos,	
   como	
   se	
   a	
   sua	
  

origem	
  fosse	
  divina.	
  Em	
  nome	
  da	
  socialização	
  há-­‐de	
  superar-­‐se	
  o	
  egocentrismo	
  e	
  o	
  individualismo,	
  

de	
  modo	
  a	
  que	
  a	
  aprendizagem	
  moral	
  floresça	
  na	
  permeabilidade	
  às	
  exigências	
  das	
  relações	
  inter-­‐

pessoais	
  e	
  colectivas.	
  	
  

	
  

Sendo	
   dialógica,	
   a	
   moral	
   também	
   se	
   aprende	
   no	
   diálogo.	
   A	
   escola	
   favorece	
   tanto	
   mais	
   a	
  

maturidade	
   dos	
   educandos	
   quanto	
  mais	
   promove	
   a	
   discussão	
   livre	
   dos	
   critérios	
   de	
   conduta.	
   As	
  

situações	
  críticas,	
  aquelas	
  em	
  que	
  o	
  discernimento	
  e	
  a	
  ponderação	
  mais	
  se	
  impõem	
  em	
  virtude	
  do	
  

conflito	
  de	
  valores,	
  sejam	
  elas	
  de	
  âmbito	
  restrito	
  ao	
  pequeno	
  círculo	
  de	
  relações,	
  sejam	
  de	
  escala	
  

alargada,	
  devem	
  ser	
  aproveitadas	
  como	
  momentos	
  fecundos	
  de	
  debate	
  cujo	
  papel	
  formativo	
  tem	
  

de	
  ser	
  sublinhado.	
  Do	
  educador	
  espera-­‐se	
  que	
  tome	
  a	
  sério	
  o	
  diálogo,	
  aceitando	
  ser	
  questionado	
  

em	
   pé	
   de	
   igualdade,	
   não	
   reduzindo	
   a	
   discussão	
   a	
   uma	
   técnica	
   destinada	
   a	
   transmitir	
   lições	
  

previamente	
  sabidas.	
  Uma	
  pedagogia	
  participativa	
  acredita	
  na	
  aprendizagem	
  comum,	
  também	
  e	
  

sobretudo	
  no	
  domínio	
  ético.	
  

	
  

Esta	
   necessidade	
   é	
   acrescida	
   nas	
   nossa	
   sociedades	
   complexas	
   e	
   democráticas,	
   onde	
   a	
   natural	
  

diversidade	
   dos	
   “grupos	
   de	
   referência”	
   nos	
   obriga	
   a	
   conviver	
   com	
   o	
   pluralismo	
   ético.	
   Quando	
  

toma	
   uma	
   decisão,	
   o	
   aluno	
   confronta-­‐se	
   provavelmente	
   com	
   padrões	
   diferenciados,	
   não	
  

coincidentes,	
   oriundos	
  da	
   família,	
   da	
   instituição	
  escolar,	
   do	
   grupo	
  de	
   colegas,	
   dos	
  media,	
   enfim	
  

das	
  várias	
  tribos	
  em	
  que	
  se	
  integra.	
  A	
  discussão	
  plural	
  facilitará	
  o	
  confronto	
  de	
  critérios,	
  o	
  acerto	
  

de	
   pontos	
   de	
   vista,	
   a	
   interacção	
   de	
   espaços	
   culturais	
   e	
   a	
   maturação	
   da	
   responsabilidade	
  

individual.	
  

	
  



Um	
   ambiente	
   educativo	
   desta	
   natureza	
   cultivará	
   duas	
   coisas	
   igualmente	
   imprescindíveis:	
   a	
  

tolerância	
   e	
   a	
   exigência.	
   Tolerância,	
   não	
   por	
  mera	
   permissividade,	
  mas	
   por	
   reconhecimento	
   do	
  

pluralismo	
  ético,	
  por	
  uma	
  visão	
  não	
   romântica	
  da	
  vida	
  em	
  sociedade	
  e,	
   sobretudo,	
  por	
   respeito	
  

pela	
   autonomia	
   da	
   livre	
   decisão	
   individual.	
   Exigência	
   também,	
   porque	
   a	
   interpelação	
   crítica	
  

estimula	
  a	
  qualidade	
  das	
  relações,	
  donde	
  resultará	
  melhoria	
  da	
  convivência	
  e,	
  esperemos,	
  maior	
  

margem	
  de	
  felicidade	
  pessoal.	
  

	
  
Não	
  é	
  isso	
  afinal	
  que	
  procuram	
  tanto	
  a	
  ética	
  como	
  a	
  educação?	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
N	
  O	
  TAS	
  
	
  
(1)	
  V.	
  CAMPS,	
  Etica,	
  retórica,	
  política	
  (Madrid,	
  1990),	
  pág.	
  10.	
  

(2)	
  P.	
  RICOEUR,	
  "Démythiser	
  l'accusation"	
  in	
  Demitizzazione	
  e	
  morale,	
  Padova	
  1965,	
  pág.	
  54.	
  

(3)	
  P.	
  RICOEUR,	
  Philosophie	
  de	
  la	
  volonté	
  -­‐	
  Le	
  volontaire	
  et	
  l'involontaire	
  (1963),	
  pág.	
  73.	
  

(4)	
  Ibidem.	
  

	
  


